
 

3 
 

Doi. 10.38128/cienciayfilosofa.v13i14.94 

Sección: Artículo científico 

 

Ciencia y posmodernidad: una crisis de legitimidad 

Science and Postmodernity: a Crisis of Legitimacy 

Ciência e pós-modernidade: uma crise de legitimidade 

 

José Alejandro, López Jiménez. ID. 0000-0001-9438-1964 

 

El Colegio de Morelos, Ciencias sociales, Morelos, México, email: 

alejandrolopezjimenezuno@gmail.com 

 

Resumen 

El presente artículo indaga en las relaciones que se han establecido entre ciencia y 

posmodernidad a partir de la pérdida de la legitimidad y de los grandes relatos que analiza 

el filósofo francés Jean-Francois Lyotard. A partir de un breve recorrido por la idea 

weberiana del desencanto del mundo, se propone una nueva etapa en este proceso 

histórico que denominamos el desencanto de la ciencia. Los embates que desde las 

sociologías de la ciencia y las filosofías posestructuralistas han venido socavando la idea 

clásica de ciencia, alcanzan un punto culminante en la reconfiguración de la legitimidad 

perdida, no para dar paso a una pretendida ciencia posmoderna, sino a una nueva 

legitimidad basada en el mercado y la productividad. A través del análisis de algunas 

sociologías y filosofías de la ciencia, establecemos que la ciencia no ha perdido su 

legitimidad, solo se ha reestructurado ajustándose a nuevos requisitos provenientes de la 

etapa posindustrial. Se plantea que la ciencia, al perder su centralidad como metarrelato 

moderno, enfrenta una crisis de legitimidad que redefine su papel en la sociedad. 

Filosóficamente, esto implica reconocer que el conocimiento científico ya no se legitima 

por su capacidad universal de explicar y emancipar, sino por su utilidad dentro de 

estructuras burocráticas y mercantiles. La crítica posestructuralista y sociológica revela 

https://doi.org/10.38128/cienciayfilosofa.v13i14.94


 

4 
 

que la ciencia es una construcción social, atravesada por intereses y poder, lo que 

cuestiona su neutralidad. La consecuencia es un desplazamiento hacia una pluralidad de 

discursos, donde la ciencia compite con otras narrativas en un mundo desencantado. 

Palabras clave: ciencia, posmodernidad, legitimidad, sociología de la ciencia, filosofía 

de la ciencia. 

 

Abstract. 

Abstract 

This article explores the relationship between science and postmodernity, stemming from 

the loss of legitimacy and the grand narratives analyzed by the French philosopher Jean-

François Lyotard. Beginning with a brief overview of Weber's idea of the disenchantment 

of the world, we propose a new stage in this historical process, which we call the 

disenchantment of science. The attacks from the sociology of science and poststructuralist 

philosophies that have been undermining the classical idea of science reach a climax in 

the reconfiguration of lost legitimacy, not to give way to a supposed postmodern science, 

but to a new legitimacy based on the market and productivity. Through an analysis of 

several sociologies and philosophies of science, we establish that science has not lost its 

legitimacy; it has merely restructured itself, adapting to new requirements arising from 

the post-industrial era. It is argued that science, having lost its centrality as the modern 

metanarrative, faces a crisis of legitimacy that redefines its role in society. 

Philosophically, this implies recognizing that scientific knowledge is no longer 

legitimized by its universal capacity to explain and emancipate, but rather by its utility 

within bureaucratic and market structures. Poststructuralist and sociological critique 

reveals that science is a social construct, permeated by interests and power, which calls 

into question its neutrality. The consequence is a shift toward a plurality of discourses, 

where science competes with other narratives in a disenchanted world. 

Key words: science, postmodernity, legitimacy, sociology of science, philosophy of 

science. 

 



 

5 
 

Resumo 

Este artigo explora a relação entre ciência e pós-modernidade, decorrente da perda de 

legitimidade e das grandes narrativas analisadas pelo filósofo francês Jean-François 

Lyotard. Partindo de uma breve revisão da ideia de Weber sobre o desencantamento do 

mundo, propomos um novo estágio nesse processo histórico, que denominamos 

desencantamento da ciência. Os ataques da sociologia da ciência e das filosofias pós-

estruturalistas, que vêm minando a ideia clássica de ciência, atingem seu ápice na 

reconfiguração da legitimidade perdida, não para dar lugar a uma suposta ciência pós-

moderna, mas a uma nova legitimidade baseada no mercado e na produtividade. Por meio 

da análise de diversas sociologias e filosofias da ciência, demonstramos que a ciência não 

perdeu sua legitimidade; ela simplesmente se reestruturou, adaptando-se às novas 

exigências da era pós-industrial. Argumenta-se que a ciência, tendo perdido sua 

centralidade como metanarrativa moderna, enfrenta uma crise de legitimidade que 

redefine seu papel na sociedade. Filosoficamente, isso implica reconhecer que o 

conhecimento científico não é mais legitimado por sua capacidade universal de explicar 

e emancipar, mas sim por sua utilidade dentro de estruturas burocráticas e de mercado. A 

crítica pós-estruturalista e sociológica revela que a ciência é uma construção social, 

permeada por interesses e poder, o que coloca em questão sua neutralidade. A 

consequência é uma mudança em direção a uma pluralidade de discursos, onde a ciência 

compete com outras narrativas em um mundo desencantado. 

Palavras-chave: ciência, pós-modernismo, legitimidade, sociologia da ciência, filosofia 

da ciência. 

 

Recibido: 24/07/2024 

Revisado: 08/11/2024 

Aprobado: 20/04/2025 

Publicado:02/05/2025 

 

 

 



 

6 
 

Introducción 

 

 

La relación entre ciencia y filosofía ha sido particularmente tensa desde la última mitad 

del siglo XX. El advenimiento de las filosofías posestructuralistas y las sociologías de la 

ciencia iniciaron un debate que, lejos de haber terminado, se ha intensificado durante las 

últimas décadas, no sólo sobre el estatuto epistemológico de la ciencia en sí, sino de su 

utilidad y finalidad para la sociedad. Así, desde que Robert K. Merton hizo propios los 

cuestionamientos sociales a la participación de los científicos en la creación de armas de 

destrucción masiva hasta pensadores radicales como Feyerabend o Derrida, que 

cuestionan la epistemología clásica al punto de socavar los fundamentos sobre los cuales 

se produce la investigación científica, la tensión entre estos saberes no ha cesado. 

Este artículo intenta contribuir al debate sobre si existe la posibilidad de una ciencia 

posmoderna, una ciencia distinta que descanse sobre otros fundamentos que trasciendan 

lo puramente epistemológico o si, al contrario, los cuestionamientos y las críticas 

provenientes de la sociología y de algunas filosofías solo tocan la superficie sin llegar al 

núcleo epistémico que produce el conocimiento científico. 

Así, el presente texto se articula alrededor de cuatro momentos de esta crisis de 

legitimidad: el primer momento identificado como un desencantamiento de la ciencia, es 

decir, como una crisis del relato hegemónico que ostentaba el discurso científico como 

una cosmovisión y que en la actualidad encuentra diversas fisuras; el segundo momento 

se basa en las críticas puntuales de las sociologías de la ciencia y de filósofos 

posestructuralistas como Foucault y Derrida; el tercer momento es el cuestionamiento de 

una ciencia posmoderna, líquida, en términos de Bauman, que reconfigure la forma de 

entender el conocimiento científico y valorar sus verdaderas posibilidades. En el cuarto 

momento se analiza, siguiendo la filosofía de Lyotard, cuál es esa nueva legitimidad que 

ha respondido a los diversos frentes desde los cuales la ciencia ha sido confrontada. 

Finalmente ofrecemos unas conclusiones provisionales que no buscan dar por terminado 

el debate sino ampliarlo, tocar algunos puntos que resultan pertinentes en la actualidad y 

abrir otras vías de diálogo entre disciplinas.  

 

 



 

7 
 

1. El desencantamiento de la ciencia 

 

 

“Sólo hay ciencia en Occidente”, dice Weber, M. (1985) en la primera página de La ética 

protestante y el espíritu del capitalismo, refiriéndose a que solo en Occidente se han 

conjuntado una serie de acontecimientos históricos, filosóficos y económicos que han 

posibilitado la existencia y el dominio de un tipo de saber socialmente válido, universal, 

racional y verificable, que progresa y se acumula, con la intención de explicar el mundo. 

Este tipo de conocimiento es lo que se conoce como ciencia. Ahora, la ciencia, que si bien 

puede rastrearse su origen y evolución desde el siglo VI a. C., en la región de Mileto, 

cuando un grupo de filósofos comenzó a buscar nuevas respuestas a preguntas viejas, es 

un concepto que emergió con toda su fuerza en la Modernidad. 

El desarrollo de la ciencia en Occidente es un conglomerado de procesos económicos, 

históricos, sociales y psicológicos difícil de desentrañar, sin embargo, podemos detectar 

puntos clave en esta línea del tiempo que viene desde los siglos XVI y XVII. Se pueden 

localizar algunos momentos importantes en las interacciones entre las condiciones 

sociales y mentales de los grupos humanos que fueron cambiando su forma de 

relacionarse entre sí y con el mundo. Elias, N. (1990) explica esta interacción en términos 

de un mayor y progresivo distanciamiento de los fenómenos del mundo natural a través 

del pensamiento científico. La reducción de los peligros objetivos y subjetivos mediante 

la asunción de un pensamiento racional condujo a que las prácticas humanas, alrededor 

del siglo XVIII, se transformarán en conductas donde el control, el autocontrol y la 

racionalización de cada aspecto de la vida social fueran las nuevas formas de relacionarse 

con la sociedad y la naturaleza. Desde las formas de alimentación, de vestido, y de 

modales hasta las ideas acerca de los fenómenos naturales, antes amenazantes, ahora son 

racionalizados y neutralizados con un sano distanciamiento emocional.  

Para Elias, la forma científica de explicar los fenómenos naturales y sociales implicó 

también un desencanto emocional del mundo:  

El desencanto emocional consiguiente a los grandes progresos científicos 

no es accidental. Es una característica estructural de este progreso. La 

razón por la cual imagen del mundo natural desvelada por los científicos 

provoca desencantos emocionales una y otra vez es sencilla de 

comprender: en muchos aspectos, el universo natural no es el mundo que 

los hombres hubieran deseado. Mientras más se abandonan las fantasías 



 

8 
 

emocionales del hombre gracias al continuado esfuerzo de los científicos, 

más evidente se hace que el universo es un lugar poco agradable (Elias, N. 

1990, p. 94-95). 

 

 

El desencantamiento del mundo por el pensamiento científico es un proceso civilizatorio 

que se ha desarrollado a lo largo de siglos y ha servido para reducir el miedo, la ansiedad 

y las emociones negativas que, en otro momento, paralizaban la acción humana; dicho de 

otra forma, para Elias, el desencanto del mundo es un triunfo de la civilización que es 

necesario preservar y ahondar.  

Weber (1985) también percibe que el desencantamiento del mundo es un proceso 

irreversible, aunque no tan lineal como para Elias. Para Weber, el desencantamiento del 

mundo se manifiesta en dos etapas: la primera es un proceso histórico con raíces religiosas 

y místicas, y no tan universal como lo plantea Elias, sino que es una individualidad 

histórica acotada a una secta religiosa, la protestante. Weber explica cómo las prácticas 

ascéticas de las sectas calvinistas dieron lugar a procesos capitalistas de acumulación y 

ahorro. Para Weber, el mandato divino de trabajar y ahorrar secularizó la imagen del 

mundo al convertirlo en un instrumento de salvación. No es en otro mundo donde hay 

que salvarse, sino en este mediante una ascesis específica.  

Comenta Gil Villegas, F. (2017): “La ética protestante genera una motivación para la 

despersonalización objetivada, primero religiosa y, después, de las relaciones humanas 

no religiosas” (p.48). En efecto, la segunda etapa del proceso de desencantamiento para 

Weber corresponde a un proceso histórico- científico. Como bien apunta Gil Villegas, lo 

que un principio fue una secularización de las relaciones religiosas al desencantar el 

mundo de su divinidad para convertirlo en un instrumento de salvación, en un segundo 

momento, la ciencia continuará con el desencantamiento al racionalizar todos los aspectos 

de la vida humana. Lo que Weber miraba con cierta melancolía era que este proceso 

racionalizador era inminente e irreversible. Aun cuando no tuviera el propio Weber 

ningún tipo de nostalgia por otros tiempos, tampoco tenía la actitud entusiasta de Elias 

ante el proceso civilizatorio, sino que consideraba que la racionalización desembocaría 

en una burocratización de todos los ámbitos de la vida social, en la famosa jaula de hierro. 

Weber asume que el desencanto del mundo, más que constituirse como un proceso de 

reducción de temores y de distanciamiento del mundo para poder dominarlo, como 



 

9 
 

plantea Elias, es un proceso donde el cálculo, la previsión y la instrumentalidad 

dominarían los espacios sociales. Weber se anticipa a Adorno y Horkheimer al ver en la 

racionalidad moderna un sistema de dominación global ante el cual el individuo quedaría 

atrapado en sus propios cálculos; por ello ese dejo de escepticismo en los escritos de 

Weber.  

Ante este mundo doblemente desencantado, primero secularmente y después 

científicamente, Weber apela a una heterarquía axiológica, entendida como relativismo 

de los valores bajo la cual los individuos tendrán que jerarquizar su propia escala de 

valores de acuerdo con sus intereses. Weber nunca fue un entusiasta de la ciencia y 

consideraba que la ciencia no podía cubrir todos los anhelos humanos; la ciencia tiene 

limitaciones profundas, no puede proveer de una Weltanschauung (cosmovisión), es 

decir, de un significado último de la vida, de la existencia y del mundo. 

Para Weber, el mundo se convertiría en un nuevo politeísmo desencantado, abstracto e 

instrumental en el que lucharían distintas visiones del mundo que se disputarían los 

principales espacios simbólicos de la sociedad (Schluchter, W. 2017); aunado a que la 

mayoría de estas perspectivas estarían bajo el dominio de racionalidades burocratizadas. 

Al no existir ya un ordenamiento normativo cósmico, el sentido ético de la existencia 

queda en manos de una orientación en valores que cada cual priorizará en su vida personal 

de manera autónoma. 

Ahora bien, este breve rodeo por la noción del Entzauberung der Welt (Desencantamiento 

del mundo) era necesario para poder formular la siguiente afirmación:  

El mundo se encuentra en una tercera etapa de desencantamiento debido precisamente a 

la prospectiva que Weber planteó a principios del siglo XX: la creciente burocratización 

de todos los ámbitos de la vida social humana. La ciencia ya no representa el paradigma 

central de la explicación del mundo, sino que ha sido desplazada a ser uno más de los 

relatos de la modernidad y a buscar recursos en agentes extracientíficos para sobrevivir. 

(Espinosa, N.,2017) 

 La ciencia ha perdido su centralidad en las representaciones del mundo actual, esto 

causado, en parte, por el ataque sistemático de otros paradigmas filosóficos como el 

posestructuralismo, el anarquismo epistemológico, el posmodernismo, y, por otra parte, 

por el mercantilismo cada vez más coercitivo de las instituciones que administran los 



 

10 
 

recursos en materia científica fomentando un ethos burocrático-mercantil (Mills, W., 

1997) y un desencantamiento de la labor científica.  

Aunque el proceso no es lineal, podemos detectar la dominación de un tipo de desencanto 

en periodos de tiempo definidos. La ciencia, después de la Segunda guerra mundial, entró 

en una etapa de reorganización social en la que muchas de sus antiguas licencias fueron 

restringidas y muchos de sus modos de producción quedaron supeditados a políticas 

gubernamentales. En una palabra, la ciencia, durante los años 50’, fue cooptada por el 

Estado, en parte para gestionar y administrar los recursos destinados a la creación de 

tecnología, misma que debía estar bajo el celoso cuidado del gobierno, pero también 

cambió el estatus normativo de la ciencia al tratar de crear un “vinculo” entre ciencia y 

sociedad, que antes no existía ni era importante para la producción científica. Merton 

ilustra este movimiento histórico al proponer cuatro nuevos principios éticos de la ciencia 

contemporánea, entre los que incluye una conciencia reflexiva del científico respecto a 

su trabajo, sus obligaciones e intereses.  

Después de un largo periodo de relativa seguridad durante el cual la 

prosecución y difusión del conocimiento se elevó a un importante lugar, si 

no al primer rango en la escala de valores culturales, los científicos se ven 

ahora obligados a justificar ante la sociedad los modos de obrar de la 

ciencia (Merton, R., 1996, p. 356). 

 

 

Esta justificación, no solo es ante la sociedad, es decir, ante el conjunto de la población 

que aun siendo lega en conocimientos científicos, es necesario que tenga una 

representación positiva del trabajo científico mediante la divulgación de los avances y el 

progreso tecnológico, la apertura de carreras universitarias científicas a la población, 

becas, financiamientos, etc., sino que la justificación debe ser ante el Estado, quien es el 

gran financiador/regulador de la investigación científica contemporánea.  

Podemos rastrear incluso el repentino interés del Estado por la investigación científica y 

tecnológica en la posguerra, cuando, en particular Estados Unidos y otras naciones 

desarrolladas, vieron en la guerra una forma de acumulación económica, de crecimiento 

hegemónico y geopolítico, que derivó en una competencia tecnológica. Esta situación de 

creciente dominación del Estado sobre la ciencia fue denunciada acaloradamente por 

Mills en los años 60’ y por otras corrientes sociológicas que buscaban que la ciencia social 



 

11 
 

sirviera como vehículo para distanciarse del ethos burocrático que comenzaba a 

dispersarse por todos los ámbitos de la investigación científica. 

Este proceso histórico-burocrático de desencantamiento del trabajo científico, que 

podemos detectar desde mediados del siglo XX, se ha recrudecido en los últimos 30 años 

debido a la suma de otro elemento propio de la etapa neoliberal del capitalismo tardío: el 

mercantilismo. La supeditación de la política y la res pública a intereses del mercado ha 

reducido la capacidad del Estado de gestionar los distintos ámbitos de la sociedad, por lo 

que ha tenido que “liberar” muchos de estos espacios a la gestión privada y privatizadora 

de la economía. Este fenómeno en particular puede rastrearse desde finales de los años 

90’, cuando Slaugther y Leslie denominaron capitalismo académico a la nueva forma en 

la que las universidades, y gran parte del trabajo científico, se reorganizaron social y 

económicamente hacia el mercado global. 

 

 

2. La crisis de la legitimidad científica. Sociologías de la ciencia 

y posestructuralismo 

 

 

a) Sociologías de la ciencia 

 

 

El proceso descrito a lo largo del parágrafo anterior se inserta en un fenómeno de mayor 

amplitud, el cual se puede definir, ya sea como un paradigma, como una etapa histórico-

cultural, como una ilusión o como prefiere Lyotard, como una condición. La condición 

posmoderna en la que se encuentra la cultura occidental actualmente es el marco bajo el 

cual se encuadra el proceso de desencantamiento del trabajo científico, por no decir de la 

ciencia misma, al ser desplazada del centro de la racionalidad occidental. En efecto, la 

posmodernidad es el gran acontecimiento cultural que explica lo que Weber solo pudo 

vislumbrar.  

Weber, como se mencionó, predijo una heterarquía de visiones del mundo; aunque no la 

bautizó de ninguna forma, si detectó que habría una lucha de perspectivas que disputarían 

la interpretación de la realidad (Schluchter, W, 2017, p. 84). La ciencia tuvo desde el siglo 



 

12 
 

XIV el privilegio de dictar hacia dónde debía dirigirse la humanidad; basada en la Razón 

como atributo supremo del hombre, la ciencia intentó demostrar ser el mejor cuerpo de 

conocimientos teóricos y prácticos capaz no sólo de explicar el mundo, sino de predecirlo 

y de hacerlo progresar, o al menos ese fue el proyecto de la Ilustración. Será hasta la 

segunda mitad del siglo XX cuando las críticas a la ciencia moderna hagan necesario 

revisar el discurso legitimador de sus productos y sus consecuencias.  

La legitimación de la ciencia es precisamente el punto de partida de Lyotard para plantear 

la crisis de la centralidad del discurso científico en el capitalismo tardío. La 

posmodernidad se caracteriza por la pérdida de la legitimación tradicional de michos 

ámbitos de la cultura moderna, la crisis de los metarrelatos que daban fundamento a la 

ciencia y a otros universales, ya no pueden sostenerse; las consecuencias negativas de una 

actividad científica y tecnológica que ha derivado en la autodestrucción y el genocidio 

(Adorno, T.W, 2018). La razón instrumental y su actividad científica han perdido la 

capacidad de legitimarse ante tales escenarios. Si la ciencia había apelado al metarrelato 

del Progreso y la Libertad como vías para mejorar no sólo las condiciones de vida de la 

humanidad, sino para también dotarla de una nueva espiritualidad basada en la confianza 

y la emancipación que produciría el conocimiento científico, Lyotard detecta que no es 

posible ya la continuidad de esos discursos legitimadores porque han perdido la capacidad 

de darle sentido a las catástrofes humanitarias y naturales que el Progreso y la Tecnología 

han traído consigo. 

La pregunta es ¿cuál es el origen de esta incredulidad ante los metarrelatos de la 

modernidad? Primero, el hecho histórico de las guerras mundiales, los abusos y 

genocidios del colonialismo, la imparable desigualdad social, el ocultamiento y la 

justificación durante décadas del racismo, la xenofobia, la homofobia, el sexismo y todas 

las manifestaciones culturales e identitarias que solo pudieron salir a la luz cuando ya fue 

imposible contener el descontento social. La incredulidad y el rechazo del ocultamiento 

moderno, del velo de Maya que la Ilustración puso sobre todo lo que no entraba en su 

proyecto, la posmodernidad lo reivindica y socava cualquier intento de volver a esos 

discursos totalizantes que pretendan esconder tras “grandes palabras” realidades 

insostenibles. 

Pero los ataques a la legitimidad de la ciencia no solo provinieron de la cultura, también 

vinieron de su propio interior. La Nueva Sociología de la ciencia, particularmente el libro 

de Kuhn, T.  (1983) sobre las revoluciones científicas, asestó un fuerte golpe al núcleo 

epistemológico y al método científico, pilares que la ciencia moderna había blindado 



 

13 
 

como inapelables. La crítica de Kuhn a la lógica de la investigación científica basada 

únicamente en el método científico consiste en relativizar los descubrimientos científicos 

como productos de lo que se denomina el contexto de justificación y darle mayor énfasis 

al contexto de descubrimiento, es decir, resulta más importante el consenso y la discusión 

que se da al interior de la comunidad científica que la propia veracidad de la investigación. 

La teoría de los paradigmas de Kuhn también socava desde su fundamento la idea de 

progreso científico. Si la ciencia no es una acumulación de conocimientos cada vez 

mayores y mejores que coadyuvan al proceso civilizatorio, y al contrario, no es más que 

una “matriz conceptual” que no tiene relación con la anterior ya que son conocimientos 

inconmensurables, ello implica que en algún momento de la historia podremos tener otro 

paradigma con una ciencia completamente distinta de la conocida, es decir, no existe una 

ciencia universal ni un método infalible, sino paradigmas que están sujetos a contextos 

históricos y sociales, y, por consecuencia, al cambio. La idea de que la teoría heliocéntrica 

no es un progreso frente a la teoría geocéntrica, sino que son dos concepciones que 

obedecen a distintos contextos sociales, pone de relieve la profundidad de la crítica a la 

concepción heredada de la ciencia. 

Otro frente importante que se abrió a raíz de la publicación de La estructura de las 

revoluciones científicas fue el llamado Programa Fuerte de la Sociología (Strong 

Programme). El PF se desarrolló a mediados de los años setenta en la Science Studies 

Unit, de Edimburgo, encabezado por Bloor y Barnes. Su interés fundamental se centra en 

el estudio de la génesis, elaboración y aceptación de las creencias científicas. Su premisa 

es que todo conocimiento, incluido el científico, está mediado y justificado por las 

condiciones sociales en las que es producido. Da un paso más hacia la radicalidad 

constructivista que la teoría de Kuhn al establecer que la ciencia no solo es un cuerpo de 

conocimientos validado por la comunidad que lo genera, sino que, además, obedece a una 

coherencia interna independiente de la referencia exterior, es decir, se cancela la idea de 

que la ciencia tenga una relación directa con la realidad y en cambio, se afirma que está 

siempre mediada por los intereses sociales de los distintos grupos en pugna. 

La ciencia o el conocimiento científico será lo que una cultura o comunidad considere 

como tal, de ahí que para el Programa Fuerte lo importante sea los procesos sociales por 

los cuales se atribuye cientificidad a un enunciado y no la relación de ese enunciado con 

la realidad empírica; de la misma forma, al PF le interesa no la veracidad de los 

enunciados ni su capacidad de falsación, sino ampliar los criterios de demarcación entre 

conocimiento científico y conocimiento común.  



 

14 
 

El relativismo del Programa Fuerte de la Sociología (SP) derivó en el constructivismo 

científico o también conocido como los Estudios Sociales de Laboratorio. Latour, 

Wolgar, Knorr-Cetina, entre otros, mostraron interés en cómo se construyen los hechos 

científicos. Lo que le interesa demostrar a esta perspectiva es que la ciencia se construye 

socialmente entre determinados seres humanos que buscan poner orden en el desorden, 

es decir, en articular hechos científicos de manera coherente y válida mediante procesos 

de comunicación e interacción cuyo objetivo último es el éxito de tal o cual enunciado.  

Para lograr lo anterior, se debe estudiar la ciencia mientras se hace, por ello la importancia 

de la etnografía y de los métodos antropológicos in situ: “En efecto, el laboratorio va a 

ser el locus donde se observan, al mismo tiempo, las dimensiones de orden social y las 

dimensiones de orden cognitivo sin que se pueda (o deba) distinguir, a priori, a cuál de 

ambas esferas pertenecen las prácticas que allí se observan” (Kreimer, P, 2005, p. 25). 

Lo fundamental es el trabajo empírico que se puede obtener en el análisis de las prácticas 

dentro de los laboratorios y de la observación etnográfica de las acciones, decisiones y 

estrategias que despliegan los agentes para posicionar una teoría o un resultado, por ello, 

el conocimiento es un producto social y la naturaleza queda en suspenso mientras se 

debate o negocia la controversia de un hecho científico. Nos encontramos frente a un 

proceso agonístico, de lucha por inscribir no el enunciado más real sino el más fuerte, es 

decir, aquel que obtiene el mayor consenso en la interacción del laboratorio: “La actividad 

científica no es "sobre la naturaleza", es una feroz lucha por construir realidad” (Latour 

B. y Woolgar, S., 1979, p. 243). 

En síntesis, lo que se entiende como un hecho científico en el constructivismo, es el 

resultado de procesos agonísticos de argumentación, comunicación e interacción social. 

Los hechos científicos son contingentes, “manufacturados” dentro de un laboratorio, 

dentro de un contexto y solo tienen sentido dentro de ese contexto. El éxito de un 

enunciado o teoría depende de selecciones, decisiones, negociaciones y criterios siempre 

cambiantes, auspiciados por un sentido oportunista y fáctico de quienes se encuentran en 

un campo agonístico específico.  

Por último, el punto álgido de los ataques al núcleo epistemológico de la ciencia moderna 

lo alcanzó Feyerabend con su Tratado contra el método. En efecto, el anarquismo 

epistemológico pugna por una ciencia abierta a cualquier influencia, a cualquier 

inspiración, a cualquier elemento que motive la creatividad y la libertad. Para Feyerabend, 

la ciencia no es una cuestión de método sino de una actitud abierta al aprendizaje e 

innovación, así provenga de ámbitos ajenos a la ciencia como la literatura o los 



 

15 
 

conocimientos premodernos. Es una crítica a los metodólogos que habían convertido el 

trabajo científico en una labor burocrática y productivista que solo se preocupa por el test 

y la prueba y no por la producción de una ciencia relevante. La ciencia como mera técnica 

de dominio y de instrumentalización de la vida y de los seres humanos y no como un 

discurso emancipador y liberador de supersticiones, intolerancias, oscurantismos y 

temores que la Ilustración prometió.  

El anarquismo epistemológico como última consecuencia de la crítica a la forma de hacer 

ciencia moderna ha tenido diversas influencias y también severos rechazos. El punto a 

discutir es hasta qué límite el anarquismo epistemológico es inspirador y liberador y en 

qué punto se vuelve paralizante y una pose snob que no tiene nada que ver con una seria 

discusión de los fundamentos epistemológicos del conocimiento científico. 

 

 

b) Posestructuralismo 

 

 

Por otra parte, habría que mencionar en esta lista de críticos asiduos de la ciencia 

moderna, precursores unos y contemporáneos otros de la posmodernidad, a los 

posestructuralistas franceses. Los nombres de Jaques Derrida, Michel Foucault, Guilles 

Deleuze, Felix Guattari, Jean Baudrillard, Guilles Lipovetsky, por mencionar algunos, 

resuenan aun con fuerza en el ámbito de las ciencias sociales y de la filosofía, en especial 

la obra de Michel Foucault y Jaques Derrida.  

Para Foucault, la relación entre ciencia y poder ha sido históricamente estrecha y la 

ciencia ha sido utilizada por diversos poderes para producir subjetividades específicas. 

La teoría epistemológica de Foucault, aunque parece centrada en los discursos y el poder, 

es en realidad una teoría del sujeto, o, mejor dicho, de la subjetivación del sujeto moderno. 

A Foucault le interesa cómo, desde las ciencias humanas, se han producido subjetividades 

que han demostrado ser construcciones históricas susceptibles de cambio. La idea de la 

muerte del hombre refiere precisamente a la posibilidad latente de que el hombre 

moderno, tal como fue proyectado por la Ilustración y reproducido por las ciencias 

sociales, esté llegando a su fin; Foucault muestra entusiasmo porque acontezca la creación 

de nuevas subjetividades que rompan con las ideas esencialistas de la ciencia sobre una 

“naturaleza humana”, por ejemplo, o sobre un núcleo biológico determinante. 



 

16 
 

Es cierto que desconfío del concepto de naturaleza humana, y es por el 

siguiente motivo: creo que entre los conceptos o nociones que una ciencia 

puede utilizar, no todos tienen el mismo grado de elaboración, y que en 

general, no poseen la misma función ni el mismo tipo de uso posible en el 

discurso científico (Foucault, M, 2001, p.12). 

 

 

Es a partir de esta crítica a los conceptos que la ciencia utiliza de acuerdo con intereses 

específicos, que Foucault socava la idea de que la ciencia es neutral y solo se atiene a las 

pruebas y a la verificación. Los conceptos científicos son utilizados y la forma de usarse 

está en relación con las relaciones de poder dentro del campo científico. 

En el caso de Derrida, su método deconstructivo constituye un martillo, como decía 

Nietzsche, para filosofar en contra de lo que denomina el logocentrismo. Derrida acusa a 

la cultura occidental de ser logocéntrica en la media en que las producciones del 

pensamiento y de la ciencia occidental han girado en torno del logos griego, es decir, de 

la razón como centro desde el cual se ha interpretado y construido la realidad. El 

logocentrismo, que se puede rastrear hasta Parménides, ha creado una ciencia binaria (el 

principio de identidad) sujeta a las leyes de la lógica y de una racionalidad esencial, que 

ha creado un pensamiento excluyente de la différance, parcial y lleno de “eurocentrismo”.  

Diré pues en principio que la diferencia [différance], que no es ni una 

palabra ni un concepto, me ha parecido estratégicamente lo más propio 

para ser pensado, si no para ser dominado —siendo el pensamiento quizá 

aquí lo que hay en una cierta relación necesaria con los límites 

estructurales del dominio— lo más irreductible de nuestra “época”. Parto, 

pues, estratégicamente, del lugar y del tiempo en que “nosotros” estamos, 

aunque mi obertura no sea en última instancia justificable y siempre sea a 

partir de la diferencia [différance] y de su “historia” como podemos 

pretender quiénes y dónde estamos “nosotros”, y lo que podrían ser los 

límites de una “época” (Derrida, J, 2022, p. 6). 

 

 

Ahora bien, la crítica de Derrida llega a la ciencia al ser esta un derivado del racionalismo 

logocentrista y de la lógica binaria. Las relaciones causales que sustentan al pensamiento 

científico, así como el vínculo instrumental que se establece entre las palabras y las cosas, 

la idea de que la razón es verdadera por sí misma porque constata la existencia (cogito 

ergo sum), y que todo lo que surge de esta es real, recordando la expresión de Hegel, lo 

real es racional y lo racional es real, coloca a la ciencia en el centro de la crítica 

deconstructiva. 



 

17 
 

Para Derrida, la ciencia es un lenguaje logocéntrico y como tal, puede y debe ser 

deconstruida hasta convertirla en algo “indecible”, hasta dejarla muda. La deconstrucción 

tiene el afán de destruir el logos occidental para darle paso a la différance, que no es otra 

cosa que “la diferencia liberada del juego binario de lo mismo y lo otro, es la 

archidiferencia que devasta el culto de la identidad y su estrategia de recuperación 

tautológica” (Derrida, J, 2022, p.8). 

En suma, los posestructuralistas, al igual que los posmodernistas, rechazan el 

universalismo del logos y de la ciencia occidental, desconfían de la técnica y el progreso, 

y son acérrimos críticos de cualquier teleología, ya sea científica o filosófica. Para ellos, 

el relativismo y la hermenéutica son las perspectivas que ofrecen una mayor comprensión 

del mundo posindustrial y del hombre contemporáneo. Ante este panorama difícil y 

crítico para la ciencia desde el punto de vista cultural y filosófico, la pregunta sería no si 

es posible todavía una ciencia innovadora y progresista, sino una pregunta más 

problemática y polémica, ¿Es posible una ciencia posmoderna? Podemos añadir otras 

preguntas para reforzar la idea, ¿La posmodernidad tiene los suficientes argumentos 

epistemológicos para producir un conocimiento alternativo con la capacidad de explicar 

el mundo a un nivel global? ¿La posmodernidad es un nuevo paradigma? ¿La ciencia 

moderna está por disiparse en la historia como una quimera más?  

 

 

3. ¿Ciencia líquida? 

 

 

Debemos la metáfora de lo líquido como característica de la Modernidad a Georg Simmel, 

aquel teórico que, por su escritura difusa, más cercana a la filosofía que a la ciencia social, 

fue relegado al olvido por décadas. Simmel hablaba, ya desde finales del siglo XIX, de 

una “cultura líquida”, para referirse al papel del dinero en los intercambios sociales, pero 

también utilizaba la idea de la disolución de lo sólido como una cualidad de la 

Modernidad: “la disolución del espíritu social en la suma de los intercambios de efectos 

entre sus partes sigue la orientación de la vida espiritual moderna: disolver lo sólido, lo 

homogéneo en sí mismo y lo sustancial, en funciones, fuerzas, y movimientos, y 

reconocer en todo ser el proceso histórico de su devenir” (Simmel, G., 2017, p. 45) 



 

18 
 

Aun con el antecedente de Simmel, es indudable que fue Bauman (2004) quien popularizó 

la metáfora de lo líquido y la convirtió en un signo de nuestro tiempo. Modernidad líquida 

denomina Bauman a esta etapa de la historia en la que todo lo sólido se desvanece en el 

aire, para utilizar una metáfora de Marx. Bauman resume así esta nueva etapa de la 

modernidad: 

Un patrón cuya breve historia y rasgos emergentes intenté capturar y 

resumir con el nombre de debilitamiento progresivo e incluso ruptura de 

los lazos humanos y nueva fragilidad, así como el estatus cada vez más 

transitorio de las estructuras; es decir, de la verdadera noción de 

“modernidad líquida” (Bauman, Z, 2004, p. 72-73).  

 

 

Este debilitamiento de los lazos y la transitoriedad de las estructuras afecta a todos los 

ámbitos de la Weltanschauung; se trata de una erosión y disolución de lo que en la 

modernidad sólida se consideraba universal. Se trata de una redistribución y de una 

reasignación de los poderes de la modernidad. Instituciones que en otro tiempo fueran 

sagradas, hoy se encuentran en franca crisis: familia, matrimonio, trabajo; y otras han sido 

socavadas hasta dejarlas indemnes: educación, democracia, ciencia. 

Es de llamar la atención que dentro de la vasta producción de Bauman no exista un libro 

titulado Ciencia líquida. Considerando el amplio proyecto que materializó Bauman con 

la metáfora de lo líquido para caracterizar a la posmodernidad y sus distintos ámbitos, es 

de extrañar que dentro de su modernidad líquida no incluyera la posibilidad de una 

ciencia líquida. Sin embargo, si nos detenemos a analizar la postura epistemológica y 

teórica de este autor, observamos primero que es imposible la existencia de una ciencia 

tal, en tanto que Bauman es un crítico de la posmodernidad y no un autor posmoderno, y, 

en segundo lugar, porque Bauman, al igual que Elias, mantienen la confianza en el 

pensamiento científico como una herramienta central para comprender las sociedades 

contemporáneas:  

El ser siempre, en alguna medida y en todo momento, postalgo, es parte 

inseparable de la modernidad. Lo que (erróneamente) se denominó 

“posmodernidad” hace un tiempo, y lo que yo he decidido llamar, de 

manera más precisa, “modernidad líquida”, es la convicción creciente de 

que el cambio es lo único que permanece y la incertidumbre, la única 

certeza (Bauman, 2004, p.110). 

 

 



 

19 
 

Por lo que hablar de una ciencia líquida, para Bauman, como hablar de una ciencia 

posmoderna, para nuestra perspectiva, constituye una aporía epistemológica. Esto quiere 

decir que la posibilidad de una ciencia posmoderna se cancela al juntar estos términos 

debido a las contradicciones intrínsecas que ambos conceptos guardan. En efecto, no hay 

nada más anti-posmoderno que la ciencia y no hay algo más anti-científico que la 

posmodernidad. Las posturas epistemológicas de ambos paradigmas se contradicen desde 

su origen; son inconmensurables, en términos de Kuhn.  

La ciencia es uno de los bastiones de la Modernidad; representa la solidez, la regularidad, 

la certeza, la universalidad, el control y el dominio de la realidad mediante un método que 

ha demostrado ser el más eficaz para el progreso tecnológico y para el proceso 

civilizatorio; en cambio, la posmodernidad no se ha planteado un conocimiento de esta 

índole, incluso es refractaria a cualquier idea con las características del pensamiento 

científico; la posmodernidad representa el relativismo, el perspectivismo, la negación de 

los universales, el retorno de la subjetividad y de los saberes singulares; la pluralidad 

epistemológica y ética, en este sentido, la posibilidad de crear una ciencia posmoderna se 

agota en el propio enunciado que la propone. 

Dicho de otra forma, una ciencia abierta a la incertidumbre, al disenso, a lo especulativo, 

a lo no comprobable empíricamente, a lo cualitativo por encima de los métodos rigurosos, 

a la comprensión holística de los fenómenos, a lo subjetivo, a lo valorativo, a la 

hermenéutica, no sería ciencia. No al menos con ese nombre. Es decir, la discusión 

epistemológica sobre lo que es ciencia todavía no está zanjada, y es de reconocer que aun 

cuando existen autores posmodernos con un discurso anticientífico muy poderoso y que 

apelan a una ciencia “compleja”, sobre todo en el ámbito de las ciencias sociales; 

paralelamente existen grupos de científicos y filósofos asentados en la concepción clásica 

de la ciencia y que defienden a ultranza la estructura de la ciencia nomológica.  

Aunque muchos postmodernistas se nieguen a aceptarlo, las cuestiones 

epistemológicas siguen teniendo sentido con independencia de las 

cuestiones políticas y sociales, aun cuando pueda reconocerse que 

cualquier análisis realista de la tecnociencia debe recoger las unas y las 

otras. Una cosa es admitir que la ciencia es una actividad crecientemente 

mercantilizada en la que los factores políticos y sociales juegan un papel 

fundamental y que, por tanto, debe ser juzgada también en función de 

valores políticos y sociales (así como éticos, económicos, etc.), y otra cosa 

distinta es reducir cualquier juicio a dichos valores excluyendo cualquier 

consideración epistemológica (Diéguez, A, 2006, p.10). 



 

20 
 

 

 

Para ejemplo de lo anterior, basta mencionar el fenómeno mediático conocido como la 

guerra de las ciencias o el caso Sokal. Este affaire bochornoso ocurrido entre 1996 y 1999, 

sacó a la luz, por una parte, la falta de rigor intelectual y de discusión teórica que muchas 

veces ocurre entre filósofos y ensayistas posmodernos, constructivistas y “complejos”, 

que escriben y publican sin detenerse a revisar sus presupuestos epistemológicos; pero 

también dejó ver la ortodoxia científica más conservadora que ridiculizó y exageró el 

estilo de estos autores sin realmente comprender la propuesta teórica a fondo ni el alcance 

de la crítica a la ciencia moderna. Lo que mostró, en suma, las guerras de la ciencia fue 

que es necesario profundizar el debate sobre los límites tanto de la ciencia como de la 

teoría posmoderna, pero sobretodo, el resultado de este asunto fue la grave 

deslegitimación de la ciencia que ha hecho necesario que los científicos más ortodoxos 

se den la tarea de salir a defender su labor. 

 

 

4. Hacia una nueva legitimidad de la ciencia 

 

 

De acuerdo con Lyotard, la posmodernidad no ha podido producir un cuerpo de 

conocimientos lo suficientemente sólidos, sistemáticos y aplicables como para oponerlo 

a la ciencia moderna, sin embargo, la posmodernidad ha podido desarrollar una crítica 

certera al paradigma científico moderno y a sus productos. Así pues, aunque no existe 

una ciencia posmoderna en rigor, sí hay una perspectiva posmoderna de la ciencia la cual 

toma como base la pluralidad del significado y el fin de los grandes relatos legitimadores. 

Suscribimos que una ciencia posmoderna/líquida es una contradicción epistemológica, no 

obstante, podemos plantear la posibilidad de una ciencia hecha en condiciones 

posmodernas o posindustriales. 

Es precisamente en la crisis de los relatos legitimadores donde se coloca la aportación de 

Lyotard, el cual hemos venido citando de manera constante. Vimos que la ciencia, 

después de la Segunda guerra mundial, perdió mucho de su tradicional prestigio y tuvo 

que reformularse ante la sociedad y ante la propia comunidad científica para legitimarse 



 

21 
 

nuevamente mediante los cuatro ejes mertonianos de universalismo, comunalismo, 

escepticismo y desinterés. 

Sin embargo, el advenimiento de los choques culturales de los años 60’ y la pérdida del 

Estado de Bienestar, así como la fragmentación social que no encontraba ya en el discurso 

universalista y homogéneo de la ciencia motivos con los cuales identificarse, produjo una 

descolocación de la ciencia y una nueva crisis de legitimación. Lyotard afirma que la 

ciencia no puede legitimarse a sí misma debido a su propia estructura epistemológica en 

la que no cabe la prescripción, es decir, no caben los análisis valorativos ni contextuales, 

eso es trabajo de la sociología o de la filosofía de la ciencia. En este sentido, la ciencia no 

puede autolegitimarse, pero tampoco está dispuesta a perder su posición central dentro de 

la cultura occidental, por lo que, refiere Lyotard, la ciencia necesita de un nuevo punto de 

anclaje para seguir manteniendo su estatus. Este nuevo clivaje será la lógica del 

input/output. 

Se pregunta Lyotard: ¿Dónde puede residir la legitimación después de los metarrelatos? 

El criterio de operatividad es tecnológico, el cual no es pertinente para juzgar lo verdadero 

y lo justo. En efecto, el nuevo criterio de validez de la ciencia, y en general de la 

posmodernidad, sería entonces el de la performatividad. La ciencia produce resultados 

exitosos, tiene aplicaciones prácticas que benefician a grandes cantidades de seres 

humanos y sigue creando nuevas formas de contribuir al progreso civilizatorio. Es decir, 

el discurso legitimador actual de la ciencia es un discurso pragmático que apela a los 

resultados y al éxito, cualidades estas que no tienen otros saberes, mucho menos los 

posmodernos: 

En términos de la esencia de la posmodernidad, es decir, en términos de su 

rechazo a la razón, la verdad, el conocimiento, el significado, la 

objetividad, la identidad, la estabilidad y la causalidad, la posmodernidad 

es inaceptable no solo porque toma metáforas de la ciencia, lo cual es 

legítimo, sino porque no ofrece una argumentación racional y porque no 

es adecuada para su propio terreno de aplicabilidad: la cultura, la sociedad 

y la historia (Yu Cao, T., 1998, p. 29). 

 

 

Dicho de otra forma, la posmodernidad, sus argumentos y perspectivas, no ofrecen un 

terreno de performatividad tan eficaz como la ciencia aplicada, es decir, la técnica puesta 

al servicio de los Estados. Para el capitalismo tardío, (otra forma de llamar a la 



 

22 
 

posmodernidad), la eficacia y la obtención de resultados son los ejes desde los cuales se 

mide la necesidad de un producto, y, por tanto, su legitimación: 

El Estado y/o la empresa abandona el relato de legitimación idealista o 

humanista para justificar el nuevo objetivo: en la discusión de los socios 

capitalistas de hoy en día, el único objetivo creíble es el poder. No se 

compran savants, técnicos y aparatos para saber la verdad, sino para 

incrementar el poder (Lyotard, J-F., 2000, p. 37). 

 

 

La legitimación está en función del uso, la eficacia y el costo del producto. En ese sentido, 

la ciencia es altamente rentable, a diferencia de las humanidades, de la filosofía, del arte 

o de otras formas de producción intelectual, en las que los costos son mucho más altos y 

la aplicación casi nula.  

Ahora, la vinculación de la ciencia con la eficacia la subyuga al mercado. La ciencia 

actual tiene como objetivo la rentabilidad para no perder su centralidad en las sociedades 

de la información. El saber se produce para ser vendido. “La relación entre los científicos 

y la sociedad se convierte en una relación de productores y consumidores, perdiéndose 

con ello la posibilidad de juzgar a la ciencia mediante el criterio tradicional de la verdad 

o falsedad de sus enunciados” (Diéguez, A, 2006:4). La excelencia científica la dicta el 

valor en el mercado. Lo que quiere decir que la legitimidad de la ciencia ha sido trasladada 

de lo epistemológico (el criterio de verdad), a lo económico (el criterio técnico) y al poder 

(criterio de fuerza) “el laboratorio mejor equipado tiene mejores posibilidades de tener 

razón” (Lyotard, J-F., 2000, p. 75). La legitimidad de la ciencia ha dejado de ser 

inmanente para convertirse en un campo de disputas que distan de ser únicamente 

epistemológicas.  

Aquí es donde el pensamiento de Habermas toma un sentido profundo. La ciencia ha 

dejado de ser un proyecto ilustrado emancipador para convertirse en una técnica al 

servicio de la dominación y del mercado. “En la etapa del desarrollo científico y técnico 

actual, las fuerzas productivas parecen entrar en una nueva constelación con las relaciones 

de producción; ya no operan a favor de la Ilustración como fundamento de la crítica de 

las legitimaciones vigentes, sino que se convierten las mismas en base de la legitimación” 

(Habermas, J., 2001, p. 57). Es decir, las relaciones de producción son la legitimación 

misma, el input/output como forma legítima de hacer valer el conocimiento científico. Se 

trata de una lógica mercantilista sometida a los vaivenes del mercado y de los 

financiamientos.   



 

23 
 

En síntesis, la ciencia al servicio de la técnica y del mercado se convierte en una 

tecnociencia instrumental, con orientación a fines y despojada de sus fundamentos 

emancipadores. La ciencia sin proyecto filosófico es una tecnología puesta al mejor 

postor, y en ese sentido, es otro producto dentro de la pluralidad de objetos que ofrece el 

consumismo posmoderno. 

 

 

5. Conclusiones 

 

 

No podemos entender el estado de la ciencia actual sin su relación con el mercado y con 

la técnica, pero tampoco podemos entender estas condiciones sin la posmodernidad. La 

idea de este artículo giró en torno de tres ejes: el desencantamiento de la ciencia como 

consecuencia de un proceso histórico que podemos rastrear en la obra de Max Weber y 

que se agudizó durante la segunda mitad del siglo XX con la emergencia de teorías y 

sociologías que socavaron desde distintos frentes la legitimidad clásica-positivista de la 

ciencia; la imposibilidad de una ciencia posmoderna (líquida) derivada de la propia 

contradicción/inconmensurabilidad que implican ambos conceptos y; la nueva 

legitimidad de la ciencia al servicio de la técnica y el mercado. 

De lo anterior se pueden derivar algunas conclusiones: 

1.  La ciencia, al igual que distintos ámbitos culturales, artísticos y filosóficos, han sufrido 

un proceso de desencantamiento, el cual ha relativizado sus posiciones dentro de la 

cultura occidental, colocándolos en posiciones frágiles y ambiguas, cuya fundamentación 

de ser requieren de la búsqueda de una legitimidad constante y de una rentabilidad que 

les permita seguir existiendo. 

2. Es difícil pensar en una ciencia posmoderna debido a las contradicciones 

epistemológicas intrínsecas a ambos paradigmas, ello no cancela la posibilidad de una 

visión posmoderna de la ciencia, más abierta a un pluralismo metodológico y teórico, así 

como a la necesidad de ampliar el concepto de razón y de ciencia y de difuminar los 

criterios de demarcación clásicos en la necesidad de integrar a todos aquellos elementos 

(epistemologías del sur) que nunca fueron considerados por la ciencia clásica. 

3. La relación de la ciencia con la técnica y con la lógica del input/output es una dimensión 

que es necesario someter a crítica y a constante revisión de sus relaciones con los sistemas 



 

24 
 

políticos y económicos. No se pretende regresar a una ciencia basada en los criterios 

positivistas de verdad, pero sí es clave la discusión basada en argumentos que trasciendan 

los criterios de eficacia y ganancia que dominan en la actualidad. 

4. Es importante no confundir las dimensiones epistemológicas de la ciencia con las 

dimensiones políticas y económicas. Una cosa es admitir que la ciencia está cada vez más 

mercantilizada y tecnificada, sujeta a condiciones extra-científicas, y otra cosa sería 

reducir la ciencia y su núcleo epistemológico a meros juegos sociales o de lenguaje. 

5. Por último, si es posible una ciencia posmoderna, realizada con criterios novedosos de 

racionalidad y de métodos, tendría que venir acompañada de un nuevo orden social en el 

que la ciencia y la tecnología estuvieran altamente humanizadas sin los perjuicios y daños 

al medioambiente, sin la exclusión de grandes sectores de la humanidad de los beneficios 

del desarrollo, y sin la acumulación de recursos y capitales que actualmente opera en los 

ámbitos científicos y tecnológicos. Lo que actualmente tenemos es una perspectiva 

posmoderna de la ciencia o acaso una ciencia moderna en un mundo posmoderno. La 

ciencia, como producto de la racionalidad occidental y como visión del mundo, continúa 

siendo absolutamente moderna.   

 

Referencias 

Adorno, T. W. (2018). Sobre la metacrítica de la teoría del conocmiento, Madrid. 

Ediciones Akal. 

Bauman, Z. (2004). Modernidad líquida, México: Fondo de Cultura Económica. 

Derrida, J. (2022). La différance: Escuela de Filosofía Universidad ARCIS 

Diéguez, A. (2006). La ciencia desde una perspectiva postmoderna: Entre la legitimidad 

política y la validez epistemológica. II Jornadas de Filosofía: Filosofía y política, 

Málaga: pp. 177-205. 

Elias, N. (1990). Compromiso y distanciamiento, Barcelona: Península. 

Espinosa, N. (2017). Una ciencia moderna en un mundo posmoderno. Anuario. Año 11. 

Vol. XI. Nº 11. Venezuela: Universidad de los Andes.  

Foucault, M. (2001). Michel Foucault, más allá del estructuralismo y la hermenéutica. 

Buenos Aires: Nueva Visión.  

Gil Villegas, F. (2017). “Introducción”. Schluchter W. El desencantamiento del mundo. 

Seis estudios sobre Max Weber. México: Fondo de Cultura Económica. 

Habermas, J. (2001). Ciencia y técnica como ideología. Madrid. Técnos. 

Kreimer, P. (2005). Un ensayo sobre el carácter constructivista y contextual de la ciencia. 

Buenos Aires: Universidad de Quilmes 



 

25 
 

Kuhn, T. (1983). La estructura de las revoluciones científicas. México: Fondo de Cultura 

Económica. 

Merton, R. (1996). La estructura de la ciencia. Madrid: Alianza. 

Latour B. y Woolgar, S. (1979). Laboratory Life: the Social Construction of Scientific 

Knowledge. Beverly Hills: Sage. 

Lyotard, J-F. (2000). La condición posmoderna. Madrid: Cátedra. 

Mills, W. (1997). La imaginación sociológica. México: Fondo de Cultura Económica. 

Schluchter, W. (2017). Seis estudios sobre Max Weber. México: Fondo de Cultura 

económica. 

Simmel, G. (2017). Sobre la diferenciación social. Barcelona: Gedisa. 

Weber, M. (1985). La ética protestante y el espíritu del capitalismo. Barcelona: Orbis. 

Yu Cao, T. (1998). La posmodernidad en la ciencia y en la filosofía. México: UNAM. 


