Cienciay Filosofia ISSN: 2594-2204

DOI: 10.38128/cienciayfilosofa.v11i12.78

Articulo académico

Changdé-Xangd en una triada de perspectivas narrativas: Lydia Cabrera,
Jorge Amado y Zapata Olivella
Chango-Xangb6 in a triad of narrative perspectives: Lydia Cabrera, Jorge
Amado and Zapata Olivella
Chango6-Xangd numa triade de perspectivas narrativas: Lydia Cabrera,

Jorge Amado e Zapata Olivella

*José Oscar Luna Tolentino. ID. 0000-0003-1524-2611
**Zenaida Cuenca Figueroa. 1D. 0000-0002-2571-2659

Universidad Auténoma de Guerrero, Facultad de Filosofia y Letras, Departamento de

literatura, Chilpancingo, Guerrero, México. Email: 18522@uagro.mx y 09719@uagro.mx

Resumen

Desde una triada de perspectivas narrativas, se trabaja a Chang6-Xang0, entelequia, deidad del
trueno, de la justicia, de la virilidad en el sistema de creencias afroamericano. El analisis se ha
realizado a partir de fragmentos de la obra de la cubana Lydia Cabrera, EI Monte (1954), el
brasilefio Jorge Amado (1981)., Tenda dos Milagres (1969) y del colombiano Manuel Zapata
Olivella, Changd, el gran putas (1980). EI marco tedrico, metodoldgico es con base en la
“Critica de vertientes”, de Antonio Candido; complementando esta perspectiva
interdisciplinaria, nos apoyamos en especialistas como Pierre Verger, Fernando Ortiz, Romulo
Lachatafieré, Gonzalez-Wippler, Martinez Casanova y Yapi Kouassi. El objetivo principal es
enfocar y analizar como se recrea en la ficcion esta deidad, esta fuerza de la naturaleza desde
diferentes culturas y épocas historicas, esto es: La Habana (en la década del cincuenta),
Salvador Bahia (en los sesenta) y Cartagena de Indias (en la década del ochenta). La hipdtesis
es que la raiz africana prevalece en los caracteres atribuidos a Changd, la finalidad es analizar
si las similitudes son categoricas o hay marcadas discrepancias en la recreacion literaria de esta
triada de grandes autores latinoamericanos. Las consecuencias literarias relevantes al
consolidar a Changd/Xangd como eje simbdlico transamericano que articula mito, historia y
resistencia cultural. En términos estéticos, legitima la hibridez genérica —ensayo, etnografia,

épica y novela— como forma de representacion de la diaspora africana. En el plano critico,

17


https://orcid.org/0000-0002-2571-2659

Cienciay Filosofia ISSN: 2594-2204

reconfigura el canon latinoamericano al situar las religiones afroamericanas no como folclor,
sino como matrices narrativas y epistemoldgicas.

Palabras clave: Chango, Xangd, afroamericana, religion, racismo, literatura, folclor

Abstract

From a triad of narrative perspectives, this paper examines Changd-Xangd, an entelechy, deity
of thunder, justice, and virility within the Afro-American belief system. The analysis is based
on fragments from the works of Cuban author Lydia Cabrera, “El Monte” (1954), Brazilian
author Jorge Amado, “Tenda dos Milagres” (1969), and Colombian author Manuel Zapata
Olivella, “Chango, el gran putas” (1980). The theoretical and methodological framework is
based on Antonio Candido's "Critica de vertientes" (Critique of Approaches); complementing
this interdisciplinary perspective, we draw on the work of specialists such as Pierre Verger,
Fernando Ortiz, Romulo Lachatafieré, Gonzalez-Wippler, Martinez Casanova, and Yapi
Kouassi. The main objective is to focus on and analyze how this deity, this force of nature, is
recreated in fiction across different cultures and historical periods: Havana (in the 1950s),
Salvador Bahia (in the 1960s), and Cartagena de Indias (in the 1980s). The hypothesis is that
African roots prevail in the characteristics attributed to Changd. The aim is to analyze whether
the similarities are categorical or if there are marked discrepancies in the literary recreation of
this triad of great Latin American authors. The relevant literary consequences lie in
consolidating Changd/Xangé as a trans-American symbolic axis that articulates myth, history,
and cultural resistance. In aesthetic terms, it legitimizes generic hybridity—essay,
ethnography, epic, and novel—as a form of representing the African diaspora. On a critical
level, it reconfigures the Latin American canon by situating Afro-American religions not as
folklore, but as narrative and epistemological matrices.

Keywords: Changd, Xangd, African American, religion, racism, literature, folklore

Resumo

A partir de uma triade de perspectivas narrativas, este artigo examina Chang6-Xangd, uma
enteléquia, divindade do trovdo, da justica e da virilidade dentro do sistema de crencas afro-
americano. A anéalise baseia-se em fragmentos das obras da autora cubana Lydia Cabrera, “El
Monte” (1954), do autor brasileiro Jorge Amado, “Tenda dos Milagres” (1969), e do autor
colombiano Manuel Zapata Olivella, “Changd, el gran putas” (1980). O referencial tedrico e
metodoldgico fundamenta-se na "Critica de Vertientes" de Antonio Candido;
complementando essa perspectiva interdisciplinar, recorremos aos trabalhos de especialistas

como Pierre Verger, Fernando Ortiz, Romulo Lachatafieré, Gonzalez-Wippler, Martinez

18



Cienciay Filosofia ISSN: 2594-2204

Casanova e Yapi Kouassi. O objetivo principal é analisar como essa divindade, essa forca da
natureza, é recriada na ficcdo em diferentes culturas e periodos historicos: Havana (década de
1950), Salvador (década de 1960) e Cartagena das indias (década de 1980). A hipétese é que
as raizes africanas prevalecem nas caracteristicas atribuidas a Chango. O objetivo é analisar
se as semelhancas sao categdricas ou se existem discrepancias marcantes na recriacao literaria
dessa triade de grandes autores latino-americanos. As consequéncias literérias relevantes
residem na consolidacdo de Changd/Xangé como um eixo simbolico transamericano que
articula mito, historia e resisténcia cultural. Em termos estéticos, legitima a hibridez genérica
— ensaio, etnografia, épico e romance — como uma forma de representar a diaspora africana.
Em um nivel critico, reconfigura o canone latino-americano ao situar as religides afro-

americanas ndo como folclore, mas como matrizes narrativas e epistemologicas.

Palavras-chave: Chango, Xangd, afro-americano, religido, racismo, literatura, folclore

2024, enero-junio.
Recibido: 25.10:2023

Aprobado: 20.11:2023
Publicado. 07:02:2024

19



Cienciay Filosofia ISSN: 2594-2204

Introduccion

La trata de esclavos en el continente americano generd que los sistemas de creencias africanos,
ya multiples, tuviera aln mas variantes en estas tierras, en la cimiente de la hibridez, el
sincretismo y la mezcla de culturas en que se gestaron. La base de este proceso fueron las
condiciones infrahumanas y nefastas en que sobrevivieron los originarios africanos,
principalmente en la Colonia (siglos XVI-XVIII), en que se les obligo a ser cosificados de
manera cruel, como ocurrié en las haciendas o ingenios, para imponerles los sistemas
hegemonicos: “A ello contribuian las condiciones de vida del barracon, donde el hacinamiento,
la promiscuidad, la insalubridad y el desprecio a la humanidad de aquellos hombres y mujeres
eran extraordinarios” (Martinez Casanova, 2012: 7). En estos barracones eran conglomerados
los esclavos africanos de diferentes naciones para desprenderlos y borrar su cultura, una
condicionante era que hablaran diferentes lenguas, para que no se pudieran comunicar, empero,
la religion y la condicion de oprimidos fue un vinculo que les permitioé reconocerse por las
deidades que les eran afines de manera general:

Negros e indios eran cazadores, agricultores en terrenos comunes, pescadores; sus
religiones eran animistas; sus experiencias acerca del hombre blanco eran parecidas,
y debia ser también muy parecida su actitud ante €él, o bien de sumision o bien de odio.
El cruce de negros e indios comenzo pronto en el Caribe, y a los hijos de las dos razas
se les llamaba zambos y se les trataba como a esclavos. El indio y el negro se influian
reciprocamente; se transculturaban, como dicen los antrop6logos y los sociélogos, y
los dos tenian razones para rebelarse contra los amos. (Bosch, 2009: 188).

Esta imposicién imperialista de quitar y convertir se impuso de varias maneras, en la lengua,
en el sistema de creencias, en la economia y en todos los aspectos culturales posibles. (Barnet,
Miguel, 977). La trata de africanos en cada pais o ciudad de América se desarroll6 de manera
muy particular, con sus rasgos especificos, generando una mezcla cultural que Darcy Ribeiro
ha analizado adecuadamente y que ha denominado en su libro Configuraciones, como la
conformacion de «Pueblos Nuevos»: “Negros y mulatos forman los componentes mayores
dentro de los Pueblos Nuevos, estimandose que llegan casi a la mitad de la poblacion total;
[...] y constituyen ademads el sector que mas tiende a aumentar. Los pueblos latinoamericanos
del futuro se compondran de un nimero cada vez mayor de «personas morenas»” (Ribeiro,
1972: 43).

En los casos que nos corresponden, La Habana, Salvador Bahia y Cartagena de Indias,
20



Cienciay Filosofia ISSN: 2594-2204

estas religiones paganas se denominan respectivamente; como santeria cubana, candomblé y
Malungaje. En el primer caso: “predomina el rasgo yoruba en la conformacion de los cultos;
y de este ha dependido la identificacidn entre las deidades y santos catolicos, la adaptacion de
los rituales, ceremonias, practicas magicas, etc.” (Lachatafieré, 2014: 3). En el nordeste
brasileno sucedio algo parecido, como lo menciona el antropologo Pierre Verger: “Candomblé
es el termino adoptado en Bahia para designar las ceremonias religiosas, de origen africano. (
Bastide, Roger, 1978). Los negros traidos de Africa para las Américas pertenecian a diferentes
naciones: Nago, Angola, Daome, Ashanti Aussa, Congo, Mozambique y otras” (1976: 313).
En el caso colombiano, en Cartagena de Indias fue una lucha contra el olvido, refiere Dario
Henao Restrepo, en el prologo intitulado “Los hijos de Chango. La epopeya de la negritud en
América”, que, en la década del cuarenta, junto a Zapata otros intelectuales y artistas de su
época, hijos de la diaspora africana: “lucharon por el reconocimiento e inclusion de los negros
en la sociedad colombiana, movimiento que tiene su culminacion como acto de justicia poética
en Chango, el gran putas” (2010: 12).

Una regla basica e imprescindible para ir conociendo y adentrandose en estas religiones
es la “ley del secreto”, esto es: nunca se revelaran por completo los misterios, siempre quedara
algo por saber o ensefiar, ya que las deidades o fuerzas de la naturaleza son muy recelosos y
castigan a los que se atreven a develar su sabiduria (al respecto, es muy subjetivo vivir estas
experiencias, ya que cada uno tendra su propia epifania, su particular recepcion y nunca seria
totalizante). Como se sabe y es muy importante enfatizar, siempre se estudia y se aborda con
mucho respeto estas religiones; desde afuera se intenta una aproximacion que nos permita
comprender, pero, sobre todo, apreciar la riqueza de estas culturas afroamericanas, sin la
necedad que querer abstraer para sistematizar. El reto es mayusculo, ya que, en este caso, el
oricha es el gran Chang6-Xang6, deidad del trueno, de las tempestades, de la guerra, de la
justicia.

El marco teorico de abordaje, la metodologia de analisis se fundamenta en la “Critica de
vertientes” del maestro Antonio Candido, que consiste en no someterse a un solo método o
teoria, sino que dependiendo del “corpus de estudio” se debe trabajar, estudiar y analizar de
manera multidisciplinaria, mediante un proceso hermeneutico, se procura sondear las obras o
tematicas a profundidad. Consiste en lo siguiente: “el critico debe respetar la naturaleza de los
textos analizados, [...] debe ajustarse al texto analizado, debiendo por eso no ser dogmatica ni
exclusivista, [...] la necesidad de tolerancia intelectual, a fin de no vernos obligados a seguir
esta o aquella orientacion tedrica” (Candido, 2000: 14). En especifico, a través de los
fragmentos de las obras de la cubana Lydia Cabrera, del bahiano Jorge Amado y del
colombiano Zapata Olivella trabajaremos como es recreado este santo u orisha en la ficcidn
literaria, a partir de los estudios de los siguientes especialistas en los cultos afroamericanos,
como son: Carneiro, Edison (1961), Pierre Verger, Fernando Ortiz, Romulo Lachatafieré,

21



Cienciay Filosofia ISSN: 2594-2204

Gonzalez-Wippler, Martinez Casanova y Yapi Kauassi. Con la finalidad de concluir si las
similitudes son contundentes o las discrepancias son marcadas, en el proceso de prefigurar a
la deidad o fuerza de la naturaleza, por parte de estos grandes escritores de “Nuestra América”,
de raiz africana.

Redondeando, con mucho respeto y a manera de ofrenda, trabajamos a esta importante
deidad africana Chango-Xangd que es uno de los principales y mas estimados santos del gran
panteon afroamericano: “[...] el dios del fuego y el rayo, tempestuoso y apasionado. El origen
de Changd también es tema de muchas controversias, pero la mayoria de los santeros coinciden
en que es hijo de Yemaya y Aganyu. Es extremadamente viril y un gran mujeriego. Su esposa
es Oba, pero Oshun y Oya son dos de sus concubinas favoritas” (Gonzalez-Wippler, 1976:
115).

Una clave medular en los cultos a este santo son los toques de tambor en su honor: “Se
trata de membrandfonos de definida connotacion ritual relacionados con estas deidades en
Africa. En Cuba tienen un uso ritual en el sentido més ortodoxo, pero no de forma tan
restringida, aungue se les reconoce su relacion con Chango, se emplean en cultos diversos de
la santeria y con ellos se toca para todas las deidades” (Eli Rodriguez, 2002: 8). Se les rinde
culto a estas fuerzas, se les protege y se cuidan mucho porque son parte de nuestra vida, todos
somos hijos de nuestra madre Naturaleza. Un panteismo ancestral, que tiene su profunda raiz
en Africa, como ocurre con el “bosonismo” en Costa de Marfil y que acertadamente indica

Yapi Kouassi:

L’on ne peut parler de Bossonisme sans parler du sacré. Dans le Bossonisme, les arbres,
les montagnes, les riviéres ont une dme, d’ou leur adoration et leur vénération. Tous ces
éléments qui se trouvent dans la forét sacrée leur sert de lieu de conservation et de
préservation. Dans nos traditions, la forét sacrée ne se cultive pas. Il est méme interdit

d’y chasser, d’y pratiquer la péche. (Kouassi , 2017: 180).

El culto, los rituales a estas deidades son ingentes y los mitos, leyendas e historias acerca de
Chang6 hay muchas y diversas. Este trabajo también es un presente, una ofrenda a la gran
deidad que nos atafie- A continuacion, apreciaremos lo que nos han legado Lydia Cabrera,
Jorge Amado y Zapata Olivella, respectivamente, en los apartados subsiguientes que
presentamos.

1. “La Palma real”, Changoé en EI Monte de Lydia Cabrera
22



Cienciay Filosofia ISSN: 2594-2204

Chango ta veni, chango ta veni, Chango ta veni
Con el machete en la mano tierra va tembla

Sin zarabanda malongo mundo ta acaba

Celia Cruz, “Chang6”

Todo conocedor de la santeria cubana sabe que debemos a Lydia Cabrera en su monumental
obra, EI Monte, una buena parte de la sabiduria de los sistemas de creencia de raiz africana, no
solo en el Caribe, sino en el resto de América Latina. Cabrera enfoca y dedica el capitulo 1X a
Changd, un aproximado de cincuenta cuartillas, desde una perspectiva etnogréfica,
antropoldgica, historica y literaria, nos comparte los testimonios que recolecto a lo largo de
varios afios en que se adentro en los misterios de esta deidad y los demas orishas. Estas fuerzas
viven en la Naturaleza, en la selva, en el monte, en los cerros (estan en el agua, los rios, los
arboles, las piedras, etcétera). Se comprendera que todo es sagrado y debe respetarse; los
babalaos (sacerdotes, curanderos o sabios) son los que rinden culto, los que invocan y realizan
todo el proceso, de los rituales que son sumamente complejos: “El monte encierra
esencialmente todo lo que el negro necesita para su magia, para la conservacion de su salud y
de su bienestar, todo lo que le hace falta para defenderse de cualquier fuerza adversa,
suministrandole los elementos de proteccion -o de ataque mas eficaces” (Cabrera, 1985: 19).
No nos detendremos a referir particularidades de estos rituales, ya que son variados y multiples:
tema de tesis.

Baste mencionar que Eleggua, santo de las encrucijadas, posee el privilegio de ser el
primero en las invocaciones, posteriormente todos los demas orishas van descendiendo;
Yemaya, Ochan, Oggun, Chang0, etcétera, para que sus hijos o devotos sean montados,
cabalgados o “poseidos” por estas deidades. Ya que, en la vision de Mundo de la santeria
cubana, todo lo divino y sagrado de la religion es palpable y concreto: “El negro, que humaniza
cuanto le rodea, hasta las cosas mas insignificantes y aparentemente inanimadas, jsolo
aparentemente!, concibe a los orishas o dioses, personales, sobrenaturales y omnipresentes, y
a los espiritus, a su imagen y semejanza” (Cabrera, 1985: 114). Esto es: los orishas o santos
tienen las mismas necesidades que los humanos; comen, beben, copulan; son amables o0 malos,
sienten el idilio o el odio, por esta razon se meten en los cuerpos y se manifiestan a traves de
estos. Empero, todos estos rituales mas que abstracciones que se razonen o se reflexionen, se
viven, se siente en carne propiay por eso muchos no creen que sea posible. Al respecto, no nos
interesa convencer a nadie.

Procuraré sintetizar y referir lo que considero mas relevante en los caracteres o0 rasgos
23



Cienciay Filosofia ISSN: 2594-2204

distintivos que nos lego Cabrera al respecto de Chango, en ese apartado de “La Palma real”, la
gran escritora cubana nos comparte todos los testimonios que escuché acerca de esta deidad:

El més popular de los orishas, Changd, «Alafi-Alafi», rey de Oy0 y rey de reyes,
Changd, Santa Barbara, es inseparable del arbol mas bello y sugestivo de Cuba.
Chago Olufina, como hemos visto, mora en las ceibas, pero a la incomparable palma
real, que imprime al paisaje de la isla el encanto de su gracia altiva y melancdlica, le
cabe el honor de ser «la verdadera casa de Alafi», su vivienda predilecta. «Es su trono
y su mirador». Alli suele manifestarse, en su aspecto mas terrible, Changé Obayé. Es
duefio de otros arboles, del &lamo melodioso, del jobo, del framboyan incandescente,
del cedro, del pino; pero la palma es el mas simbdlico de su divinidad. «El rey del
mundo que se viste de punzo, el negro prieto y bonito que come candela», el dios del
fuego, desde la vara afilada y trémula de la palmera que se eleva al cielo, dispara sus
flechas a la tierra (Cabrera, 1985: 216).

Chango es el trueno, el artillero del cielo, se manifiesta en las tormentas y tempestades,
mostrando toda su furia destructiva, a pesar de ser su esposa Oba y su amante Oshln, su
predilecta es Oya que lo antecede en forma de fuertes vientos previos al temporal. En el plano
humano, se menciona que en el Congo tuvo una madre adoptiva llamada Kalunga que procur6
lo mejor para él, aunque debido a todos los desmanes que hizo desde pequefio fue desterrado
e inicio su gran peregrinaje por tierras africanas. En algin momento se relaciona con Orula 'y
es nombrado rey en diversos pueblos; Koso, Mobba, Owd, Ebini, Oso, Ima, Tulempe, Ado
(por eso tiene varios nombres, avatares o advocaciones). A Babalu Ayé lo despojé de su castillo
y en Takua lo hicieron prisionero, gracias a Oya logroé escapar de la furia, de una muerte segura
(estas historias humanas se entrelazan con las mitoldgicas, con las leyendas).

En la mitologia, Changd es hijo de Aggayu y su hermano Oggun; por dos motivos son
terribles enemigos y tienen encarnadas confrontaciones, Changé le quita a Oya por los
maltratos que sufria por parte de Oggun, pero sobre todo, se odian por el incesto que realizo
Oggun con la madre de ambos: Yémmu. Aunque en otro origen mitico, se dice que su dadora
de vida es la diosa de los mares: “El duefio del rio, Aggayu, tuvo amores con Yemaya. De
Aggayu y Yemaya nacio Chango. Pero Yemaya lo abandond y Obatala lo recogio y lo crio,
al reconocerlo como hijo, le puso un collar blanco y punzd: dijo que seria el rey del mundo y
le fabricé un castillo.” (Cabrera, 1985: 229). En el lenguaje metaforico y alegoérico es hijo de
la diosa de los mares porque nace de ella en forma de tempestad, de truenos, relampagos y

24



Cienciay Filosofia ISSN: 2594-2204

centellas, ayudandole a castigar a todos aquellos que lo merecen; por eso el gran temor a
estas dos fuerzas de la naturaleza, ante la fuerza devastadora de los huracanes.

En los cultos cubanos, los congo y lucumi se atribuyen el origen del rey, de la deidad:
“Todos los criollos descendientes de congos reivindican con calor esa patria de origen para el
dios del trueno, que luego escoge como escenario de sus hazafas el territorio lucumi -Nigeria-
y cifie corona en Oy0, «aunque viene al mundo coronado por el mismo Olorun, su papa, y ya
era grande en el cielo antes de bajar a la tierra»” (Cabrera, 1985: 235). En la parte final de este
capitulo, la autora nos menciona su relacion con los muertos, los diversos amarres que se
pueden realizar en su nombre para el bien o el mal, las caracteristicas que suelen tener sus
hijos; por ejemplo, que la mayor prueba es que son inmunes al fuego y suelen ser casi como
¢l: “No hay mujer voluntariosa, resuelta o autoritaria, hombre que se tenga por valiente o sea
brabucdn, «perro», arrogante, impulsivo, pendenciero, despilfarrador, juerguista, «chévere,
con una pasion desenfrenada por las mujeres, los tambores y el baile,” (Cabrera, 1985: 248).

Chango es mas que la deidad del trueno, la tormenta, la guerra, la justicia o la virilidad,
ya que en sus cultos poseen multiples advocaciones y formas de montar o jinetear a sus hijos.

Y estos trances son de raiz africana, como ocurre con el “komién”, en Costa de Marfil:

La préparation et le déroulement du Komien, font intervenir divers types d’acteurs,
d’objets et d’instruments : tam-tams, grelots, bonnet rouge orné de cauris, morceaux de
miroir, kaolins, amulettes, poudre blanche, clochettes, chasse-mouches, tissus blancs,
apprentis, en qui s’habillent également en blanc durant les cérémonies, enduisent leur
corps avec du kaolin, les tambourinaires, un accompagnateur, en général un homme, des
statuettes, etc. En plus des esprits qui viennent habiter le corps de ces Komien, les
possedent et les orientent, ils subissent une véritable formation qui dure en général, sept
années. Le Kdmian ne porte jamais de chaussure quand il danse, signe de sa puissance
et la terre sur laquelle il danse et établit un lien avec les esprits qui viennent le visiter.
Cela facilite également son adhérence et rend son équilibre possible: il bouge beaucoup

et tournoie beaucoup sur lui. (Kouassi & Kouakou 2019: 135).

Los rituales, los cultos son multiples y diversos, y justo esa es la gran riqueza de los sistemas
de culto africanos; en este sentido, son muchos los amarres que se realizan en nombre de
Chang6 para hacer el bien o el mal, para sanar o potencializar. Es el santo medular para
musicos, especificamente los percusionistas y los danzantes, uno de los tres principales
tambores en los rituales es el suyo: primordial. Es el simbolo, el amuleto de poder para los
grandes amantes que lo invocan y piden se manifieste en ellos, para que esta deidad se desfogue
en sus cuerpos humanos, como ocurre con el personaje de Pedro Juan Gutiérrez, en sus
narrativas, entre ellas, la Trilogia sucia de La Habana (1998), El rey de La Habana (1999) o

25



Cienciay Filosofia ISSN: 2594-2204

Animal tropical (2000). [Ver anexo 1.]

2. Xangb como Pedro Archanjo en Tienda de los Milagros

Machado astral, ancestral do metal

Do ferro natural

Do corpo preservado

Embalsamado em balsamo sagrado

Corpo eterno e nobre de um rei nagd Xangb
Gilberto Gil, “Baba Apala”

El brasilefio Jorge Amado (1912-2001), en varias de sus novelas recrea el mundo del
candomblé bahiano, los orixas, los padres de santo, los artistas y demas asiduos a estos rituales
figuran en su narrativa de esa época. En Jubiaba (1935), por ejemplo, Antonio Balduino es
hijo de ExU y se recrean pasajes de sus rituales dedicados a la deidad de las encrucijadas; en,
Mar muerto (1936), el marinero Guma es hijo de la diosa de los mares, lemanja y todo gira en
torno a sus cultos e importancia en los muelles; en los Capitanes de la arena (1937), también
se recrea la vida en los terreiros y Pedro el Bala es protegido de M&e Menininha; aunque, la
cuspide de esta serie de obras, sean dos: Tienda de los milagros (1969), en que el protagonista
de la historia, Pedro Archanjo es hijo de santo de Xang0, y Bahia de todos los santos (1980),
guia novelada de la cultura popular de raiz africana en esta parte de Brasil.

Enfocando a Archanjo, el gran narrador brasilefio le rindi6 un homenaje a todos sus
amigos que pertenecian a la religion. El lider de la tienda de artesanias sera el ministro, un
avatar del orixa, en la autobiografia de Jorge Amado, Navegacdo de Cabotagem, sintetiza
aceca de la complejidad de este personaje: “[...] Archanjo es la suma de mucha gente mezclada:
el escritor Manuel Querino, el babalao Martiniano Eliseu do Bomfim, Miguel Santana Oba
Aré, el poeta Artur de Sales, el compositor Dorival Caymmi y el alufa Licutd — vy, claro, yo
mismo” (Amado, 112).

Archanjo a lo largo de su vida no sélo participara en los rituales desde lo simple y basico,
sino que llegaréa a ser el babalao principal y documentara parte de todo esta riqueza cultural en
obras que publica; dar a conocer para valorar toda la cultura afrobahiana que en esa época era
menospreciada, los libros son: A vida popular na Bahia (1907), Influencias Africanas nas
Costumes da Bahia (1918), Apontamentos Sobre a Mesticagem nas familias baianas (1928), A
culindria baiana: origens e preceitos (1930). Empero, su mayor contribucion sera su
participacion en un carnaval, representando a Zumbi dos Palmares, también hijo de Xang®,
figura emblematica en Brasil, en contra del esclavismo. Archanjo con el grito de guerra: “nunca

26



Cienciay Filosofia ISSN: 2594-2204

mais escravos”, una expresion de provocacion para todos los asistentes a la festividad, pero
sobre todo, para la €élite que presenciaba en los balcones. Contextualizando la representacion,
este carnaval se recreaba a inicios del siglo XX, cuando las expresiones de los negros apenas
se toleraban, evidenciando el racismo tanto bioldgico, como cultural: “de pie sobre la montana,
la lanza empufiada, el torso desnudo, una piel de jaguar tapandole las vergiienzas. El grito de
guerra marca la danza de los negros fugitivos de los ingenios, del latigo, de los capataces y
sefiores, [...] nunca mas esclavos” (p. 80). Este performance culminara con violencia, como era
obvio en esa época: las fuerzas policiacas reprimieron a base de macanazos a los participantes
y asistentes, dispersandolos.

Otro pasaje significativo de la novela en los caracteres viriles de esta deidad, se
desarrollara cuando una hermosa mujer aparece y trata de seducir a Archanjo, aunque era una
especie de ente maligno que queria derrotar en el plano sexual a Xang0, éste es advertido y
ayudado por otros santos, entre ellos el orixa de las encrucijadas que le recomienda tomar un
bafio de hojas, ademas de agua perfumada de pitanga con sal, pimienta y miel para el falo.
Ossain le indicara qué yerbas de poder usar y como; sintetizando, es tal la hipérbole que tres
dias y tres noches duré el encuentro:

“[...] sin intervalo: diez mil trepadas y una sola metida, y la diabla tanto se regocijo
en su furor sin término que, de repente, le dio un gozo sin igual que ella se
abrié como se rompe el cielo en la lluvia, irrigando el desierto, rota la aridez,

vencida la maldicion, hosanna y aleluya!” (Amado, 139).

La caracterizacion de Xang6 en esta novela de Jorge Amado coincide mucho con lo que nos
compartié Lydia Cabrera, es la deidad del trueno, ligado al fuego, que ante las injusticias
resulta temible; también, su personalidad se define como la de un ser amable, cordial, gloton y
buen amante, su origen mitico recrea que gobernd de forma adecuada e incluso conquisto
nuevas tierras, ya que no sélo era un gran guerrero, sino que él mismo creaba sus armas y
buscaba poseer mas poderes a través de conjuros. Su esposa lansa, utilizando pdcimas méagicas,
consiguié que Xangd escupiera fuego por la boca, con este poder amplio y defendid
adecuadamente su reino hasta que en cierta ocasion tuvo el infortunio de dejar por error en
cenizas la gran capital iorubd, por lo que fue severamente castigado por su corte, exigiéndosele
que se diera muerte €l mismo.

Los principales aditamentos de este santo son el edun (hacha) y el ara (trueno) que

13

simbolizan su personalidad guerrera que lo impulsa a atacar toda injusticia: “... es viril y
gallardo, violento y justiciero, castiga a los mentirosos, ladrones y malhechores. Libertino,

aventurero, guerrero, feroz, agresivo, castiga fundamentalmente golpeando el pecho de las

27



Cienciay Filosofia ISSN: 2594-2204

personas para producirles un infarto” (Souza Herndndez, 2005, 170). La importancia de Xango
en Brasil consiste en que el primer templo ioruba en Salvador Bahia, Barroquinha se dedicé a
este orix4, el collar de iniciacion quelé, confirma su culto. La Casa Branca do Engenho Velho,
primer terreiro bahiano, también se dedicé a este santo. Xangb es el méas fuerte vinculo entre
Brasil y Africa para los afrodescendientes: “Venian de diferentes ciudades, traian diferentes
dioses, hablaban dialectos distintos, pero tenian todos algo en comun: el culto a los dioses del
trueno, el oba de Oi0, el orixd Xangd” (Prandi & Vallado, p. 141).

Xangob es recreado o referido en varias novelas de Jorge Amado, empero, es magistral el
homenaje que le realizé en Tienda de los milagros, en que como ya hice mencion, se trae a
colacion a varias personalidades que coadyuvaron en la defensa y valorizacion de los cultos
bahianos, como Manuel Querino, Arthur Ramos, Pierre Verger, Carybé o el mismo Jorge
Amado (se recomienda la version cinematografica). EI novelista, ya antes habia logrado, en
1946, como diputado, la enmienda en la Constitucion brasilefia de la “Libertad de Credo”. La
labor literaria traspaso la ficcion e incidio en la realidad de su época. Por eso es medular que
Archanjo como hijo de santo de Xangé luche en contra de todas esas injusticias que sufrian los
afrobrasilefios en sus cultos, que evoque a Zumbi dos Palmares y que éste fuere medular en la
abolicion de la esclavitud en Brasil. Y toda esta lucha, toda esta resistencia comenzo en el Apo
Afonja, de Mae Senhora, y prosiguié con Mae Menininha, en el terreiro dedicado a Xangd, en
Salvador Bahia de Todos los Santos, Brasil. Es un trabajo grupal en que participaron varias
personalidades, entre ellas, el antrop6logo y fotdgrafo francés Pierre Verger que apoyd y ayudo
a Jorge Amado, junto con otro gran artista de origen argentino, Héctor Julio Paride Bernabo,
reconocido en los cultos bahianos como Carybé. Con respecto al humanista europeo, éste viajé
a la Republica de Benin, en Africa oriental para estudiar a fondo lo que él habia percibido en
el nordeste brasilefio, el encontro esas raices profundas y fue nombrado “Fatumbi™: el
mensajero entre dos mundos, como se puede apreciar en el documental de 1998. Gracias a todo
ese trabajo que realizé Jorge Amado con sus amigos, son reconocidos por todo ese compromiso
social, ético y politico que se constata en su obra. “Todos pobres, pardos y paisanos”, diria

Amado. [Ver anexo 2].

3. Chango, el gran putas, de Zapata Olivella

Afro América, las tantas caras de Africa.

Alma a alma para cientos de almas.

El poema va, en tonos altos y ecos bajos.
Cicatrices viejas y promesas frescas.

Zapata Pérez, “Cicatrices viejas, promesas nuevas”

28



Cienciay Filosofia ISSN: 2594-2204

Cartagena de Indias fue el puerto méas importante de Colombia y receptaculo de los esclavos
africanos que ingresaron a estas tierras de Ameérica, al igual que Salvador Bahia y La Habana,
estos puertos fundados por los peninsulares ibéricos, fueron los escenarios en donde se fraguo
el mestizaje, la hibridacion de lo afro, con los originarios y los conquistadores en todos los
rubros. En Brasil y Cuba se conservaron los cultos parcialmente (con variaciones y con las
mezclas ya referidas), en la tierra colombiana se desvanecio casi toda esa raiz. Por estos vacios
o lagunas, Manuel Zapata Olivella (1920-2004) viajé a Africa en 1974, para conocer los
lugares de origen, como pudo ser el traslado y el punto de partida en la isla Goré, conocida
como la “Casa de los muertos”, la fuente de la didspora de millones de africanos esclavizados
en las Ameéricas. En ese afio ya llevaba mas de veinte afios de pesquisas para su novela, sabia
que la resistencia, la lucha por la libertad se anidaron en sus dioses y sus lenguas. La estancia
que realizo en este puerto le ayudo a dimensionar la complejidad y magnitud que tuvo la trata,
la esclavitud de negros africanos hacia Ameérica, entre los siglos XVIy XVII, ademaés de este
lugar, se puede mencionar a Cacheo, Cabo Corso, Ajuda, Ofra, Bonny, Old Calabar, Loango,
Pinda y Luanda. Y serd4 Chango el simbolo, el hilo conductor de la trama de la obra, con la
leyenda de su condena al exilio que trajo a millones de esclavos a estas tierras, los africanos
van a jugar un papel decisivo en los destinos de estas naciones en su mestizaje y las luchas de
libertad a lo largo de los siglos.

Zapata inicia la novela con un canto de evocacion «La tierra de los ancestros» que recrea
la cosmogonia yoruba, Ngafta es el intermediario, la voz que evoca que canta, el convite a que
le lector sea el narratario de la trama: “Sube a bordo de esta novela como uno de los tantos
millones de africanos prisioneros en las naos negreras; y siéntete libre, aunque te aten las
cadenas” (Zapata, 2010: 35). En este preludio se invita al receptor a ser parte de la diégesis y
acaso imaginar como seria el papel que asumié el “prisionero”, soportando un vendaval de
maltratos e injusticias, ser el “descubridor” que impuso su cultura por los reyes catolicos en
nombre de Dios, por la cruz o la espada, o uno de los “libertadores” de nuestra América en los
maultiples momento y procesos que nos han dado la afiorada independencia.

El hilo conductor de toda la trama seran los orichas, principalmente Changd que se
volvera la causa y motivo de Ser de todos los afroamericanos en el devenir historico de las
Américas. El libro se estructura en cinco partes, ademas del inicio, la segunda parte se intitula:
«El muntu americano», que refiere el periodo esclavista, las luchas de héroes historicos para la
raza negra como Benkos Biohd, Francois Mackandal. El tercer capitulo es «La rebelién de los
vodus», que evoca la primera revolucion negra de América, en Haiti, con personajes como
Mackandal, Bouckman, Dessalines o el rey Henri Christophe. La cuarta parte corresponde a
«Las sangres encontradas», en que se recrea las luchas independentistas con personajes
emblematicos como Simon Bolivar, Aleijadihno o José Maria Morelos. La ultima parte

corresponde a «Los ancestros combatientes», alegoria de las luchas de los negros en los Estados
29



Cienciay Filosofia ISSN: 2594-2204

Unidos, con personalidades emblematicas de la lucha negra como Nat Turner, Agne Brown.
Malcom X'y Martin Luther King.
Como adecuadamente sefiala Juan Armando Gutiérrez acerca de la importancia

literaria con esta novela de Zapata Olivella:
Chango, el gran putas revierte algunos estereotipos difundidos en la literatura
colombiana sobre la presencia del sujeto afro en la construccién de nacion y posiciona
a dicho sujeto histérico en un sitio de lucha y empoderamiento de los sectores
subalternos y marginales. Mas que una Historia que pretenda articular una narrativa
coherente sobre la diaspora africana, Zapata Olivella crea un horizonte de sentido que
muestra otra perspectiva sobre algunos eventos, en los que los imaginarios de la afro
diaspora se materializaron en cambios profundos y revoluciones (Gutiérrez Villegas,
2016: 57).

Enfoquemos el canto, la invocacion a modo de ritual que se desarrolla en esa primera parte de
la obra, evocaciones dedicadas a las deidades de origen africana, refiriendo los origenes, la
tierra de los ancestros, tocando la kora (instrumento musical parecido a un arpa), para que salga
todo ese dolor milenario y se sienta a flor de piel. NgafGa rememora el irrompible nudo de los
vivos con los muertos y pide a los grandes Orichas a que se muestren, se manifiesten y sean
parte, se relata la prision y exilio del oricha: “Chango, infatigable procreador / entre guerras,
cabalgaduras y estribos / en el intocado surco de sus hermanas / sembraba la semilla fértil /
cepa de las multiples tribus” (Zapata Olivella, 2010: 56). Desde 1a tierra Nago, a través de la
travesia del Muntu y el exilio de Chango en estas tierras, se va hombrando a cada uno, a los
primigenios, a los principales, a los catorce hijos de Yemayd, que a partir de la relacion
incestuosa con su hijo Orungdn nacen los catorce orichas sagrados, ademéas de Chango,
parafraseo al respecto: Oya (la justicia que ayuda a fortalecer la memoria), Oba (protectora de
los mineros), Oshun (oricha de los rios, del amor y del oro), Dada (protectora de los vientres
fecundos, vigilante de los partos), Olokun (armoniza el matriarcado y el patriarcado,
hermafrodita), Ochosi (oricha de la flechas y los arcos, ayuda a los cazadores), Oke (orisha de
la alturas y las montafias), Orun (oricha del sol), Oko (oricha de la siembra y de la cosecha),
Chankpana (amo de los insectos, de la proteccidn, lava las heridas de los enfermos), Olosa
(protectora de los pescadores, anuncia las tormentas y sequias). En este canto epico, se hace
referencia a las naciones actuales africanas, a las travesias que sufrieron millones de africanos,
al ser arrancados de la tierra primigenia y ser explotados, esclavizados en las Américas:
“Pintadas con sangre he visto las quillas de los barcos / las quillas ensangrentadas / he visto

con sangre del Muntu. / He visto los negros socavones de las minas / iluminados con el

30



Cienciay Filosofia ISSN: 2594-2204

resplandor de sus huesos, / huesos de mis huesos, / huesos de mis hijos y los hijos de mis hijos
/ blanca llama de muerte/ iluminando el socavon de las minas”. (Zapata Olivella, 2010: 65).

Estas evocaciones son muy puntuales y nos invitan a rememorar ese periodo cruento, como
eran vendidos, cazados y enviados los africanos en las embarcaciones, en condiciones
deplorables, obviamente muchos fallecian en la travesia y los que llegaban eran mandados a
las haciendas para ser explotados de una manera brutal: “Insaciables mercaderes / traficantes
de la vida / vendedores de la muerte / las Blancas Lobas / mercaderes de los hombres, /
violadoras de mujeres / tu raza, / tu pueblo, / tus dioses, / tu lengua / jdestruiran! (Zapata
Olivella, 2010: 66). En los estudios modernos de la historia de la trata, Kenneth Morgan, en su
libro, Cuatro siglos de esclavitud trasatlantica, nos proporciona cifras que dimensionan y nos
hacen comprender la magnitud de este brutal pasaje de la humanidad: “contiene informacion
de 33.367 viajes, que embarcaron 10.148.288 esclavos en Africa y de 33.048 viajes que
desembarcaron 8.752.924 esclavos, principalmente en las Américas, entre principios del siglo
XV1y mediados del siglo XIX. La base abarca casi el 80 % de todos los viajes del trafico de
esclavos transatlantico” (Morgan, 2010: 29). No obstante, a pesar de todas estas vejaciones y
de todas estas condiciones adversas, los africanos procrearony se mezclaron con otros esclavos
de otras razas; para posteriormente, ese mestizaje fuera parte de la cimiente de esa parcialidad
de la poblacion latinoamericana actual, como se recrea en el canto: “Parird un nifio / hijo negro
/ hijo blanco / hijo indio / mitad tierra / mitad &rbol / mitad lefia / mitad fuego / por si mismo /
redimido” (Zapata Olivella, 2010: 68).

El negro Zapata abrira el espacio narrativo ficcional, tan necesario en Colombia, para
todos los descendientes del continente africano en este pais, y el aporte no sélo es local, sino a
nivel continental, como acertadamente menciona Dario Henao Restrepo, en el prélogo de esta
obra: “figura de primera linea en las letras del continente y al que se recordara por la
recuperacion del aporte africano y sus mdltiples relaciones con toda la sociedad y cultura
americana” (Restrepo, 2010: 27).

En la parte final de este canto se vaticina, se evoca a este oricha como ese emblema,
como ese simbolo de lucha y resistencia de los oprimidos de ascendencia africana que deben
liberarse en todos los sentidos posibles; empezando por conocerse los origenes y reconocer
todas esas raices afros, en los sistemas de creencia, en todos estos aspectos culturales que han
repercutido hasta nuestro tiempo, a mas de quinientos afios de la “conquista”, a pesar de
insertarnos en sistemas hegemonicos y de dominio eurocentrado: “jChangé poderoso! /
jAliento del fuego! / jLuz del relampago! / jDame tu trueno! / jOricha fecundo, / madre del
pensamiento/ la danza / el canto / la musica / préstame tu ritmo, / palabra batiente, / acomoda
aqui tu voz tambor / tu ritmo, tu lengua! (Zapata Olivella, 2010: 71). [Ver anexo 3]

31



Cienciay Filosofia ISSN: 2594-2204

Conclusiones

Como vimos en los tres apartados, las similitudes, entre estos tres autores es significativa, ya
que los tres parten de la raiz africana, la cual conocen a profundidad, por eso recrean de manera
magistral a Chango6-Xangd. Para nosotros trabajar desde esta triada de narrativas al gran
Chango ha sido un viaje catartico, un 6nfalos desde el cual hemos crecido y fortalecido nuestra
pasion por los cultos de origen africano en nuestra America Latina.

Todas las referencias que nos lego Lydia Cabrera en su magistral obra EI Monte son un
tesoro que debemos resguardar; todos estos conocimientos, todos estos misterios que nos ha
compartido son medulares, al igual que los que realizaron en esa época Fernando Ortiz 0 Alejo
Carpentier (1961). Para todos los interesados, ese ingente libro es piedra angular para
adentrarse y profundizar en la saga de los orichas, no basta una lectura, son las relecturas, pero,
sobre todo, asistir, ser parte de los toques de tambor, ser participe de los rituales y acaso ser
cabalgado por el santo. Jorge Amado en la Tienda de los milagros, como referi, realiza un
homenaje mediante el orix4, a todos sus amigos e intelectuales que trabajaron a lo largo de su
vida y obra, por resguardar, reivindicar y dar a conocer todo este sistema de creencias, lo
mencionado es poco, en la novela se desarrolla con toda su complejidad: la capoeira, la musica,
las danzas, los rituales, etcétera.

Archanjé es un simbolo en el sentido de que todo lo que realiz6 se encargé Chang6
quien le pidi6 o exigio que realizara toda esta labor. Jorge Amado o Carybé que eran del terreiro
de Mée Menininha dos Gantois, en su momento reconocieron que todo lo que hicieron fue por
mandato de los santos u orishas. Con respecto a Zapata Vilella y su monumental novela, realiza
una apologia de este sistema de creencias en Colombia, una lucha contra el olvido y para
reivindicar toda esta basta y compleja cultura africana, impronta de la que se form¢ esta nacion,
como en gran parte de América: afros, mas originarios, mas extranjeros.

La hipotesis que es el eje rector de la obra consiste en que Chango es la figura medular
africana, por el exilio, pero, sobre todo, por ser el encargado de impulsar, de encomendar a
través de los siglos a sus hijos la lucha por la libertad, por quitarse los grillos en todos los
aspectos posibles. A méas de quinientos afios de colonizacion y neocolonizaciones, la lucha
sigue y estas personalidades, estas deidades son ese simbolo, ese emblema de resistencia.

iASHE!
AXE!

Bibliografia
32



Cienciay Filosofia ISSN: 2594-2204

Amado Jorge. (1981). Tenda dos Milagres. Séo Paulo: Record.

Barnet, Miguel. (1977). Biografia de un cimarrén. Buenos Aires: Centro Editor de

América Latina.

Bastide, Roger. (1978). O candomblé da Bahia, Sdo Paulo: Companhia Editora Nacional.

Bosch, Juan (2009). De Cristébal Colén a Fidel Castro. El Caribe frontera imperial.
México: Miguel Angel Porra.

Cabrera, Lydia (2009). EI Monte. La Habana: Editorial Letras Cubanas.

Carneiro, Edison. (1961). Candomblés da Bahia, Rio de Janeiro: Conquista.

Carpentier, Alejo. (1990). Ensayos. México: Siglo XXI.

Carybe. (1976). As sete portas da Bahia. Rio de Janeiro: Editora Record. De Souza

Hernandez, Adrian. (2005). Los orichas en Africa, una aproximacion a nuestra

identidad, La Habana: Editorial de Ciencias Sociales.

Gonzéalez-Wippler, Migene. (1976). Santeria: magia africana en Latinoamérica. México:

Editorial Diana.

Gutiérrez Villegas, Juan Armando (2016). Chango, el gran putas y el proceso de paz como
ritual. Bogota: Pontificia Universidad Javeriana.

Kouassi Michel, Yapi (2017). “Relents Bossonistes de L’altermondialisme dans Les

Andes”, en Humania del Sur. Afio 12, N° 23. Julio-Diciembre, pp. 173-188. Kouassi

Michel, Yapi & Kouakou Pierre, Tano (2019). “Comprendre nos religions traditionnelles :

lekdmian ou kdmien, I’eveil spirituel de 1’afriqueest un devoir absolu”, en Revue

Internationale de Linguistique Appliquée, de Littérature et d’Education Volume 2

Numeéro 3 Octobre.

Lanchatafieré, Romulo. (2011). El sistema religioso de los afrocubanos. La Habana:

Editorial de Ciencias Sociales.

Luna Tolentino, José¢ Oscar (2021). “Iemanja-Yemaya: la diosa de las mares”, en Revista
Ciencia Filosofia, ISSN: 2594-2204, vol. 5, nium. 4, pp. 22-38 DOI 10.38128 / revcs
h.v5i4.24 https://cienciayfilosofia.org/index.php/revista/article/view/22

Luna Tolentino, José Oscar (2019). “Zumbi, Besouro y Lampido en la novelistica de Jorge
Amado”, en Revista Pirandante. México: Universidad Autonoma de Tlaxcala.

https://pirandante.filosofia.uatx.mx/wp-content/uploads/2019/02/OscarLuna.pdf Luna

Tolentino, José Oscar (2018). “La libertad de credo lograda por Jorge Amado en Brasil”, en
Revista Filosofia y Letras (nueva época, num. 1). México: UNAM.
http://revistafyl.filos.unam.mx/index.php/libertad/

Luna Tolentino, José Oscar (2016). “Jorge Amado y su complicidad artistica con Carybé y
Verger”, en Revista: Alpha, Brasil, Minas de Patos.
https://revistas.unipam.edu.br/index.php/revistaalpha/issue/view/127

33



Cienciay Filosofia ISSN: 2594-2204

Martinez Casanova, Manuel. (2012). Las religiones negras de Cuba. La Habana: Editora
politica.

Morgan, Kenneth (2010). Cuatro siglos de esclavitud transatlantica. Barcelona: Ciruela.
Ortiz, Fernando. (1952). Los instrumentos de la mdsica afrocubana I. La Habana: Ministerio
de Educacion.

Reginaldo Prandi & Armando Vallado (2010). “Xang0, rei de Oi6”. En Dos Yoruba ao
Candomblé Kétu. Origens, Tradi¢des e Continuidade. S&o Paulo, Editora da Universidade de
Séao Paulo.

Ribeiro, Darcy (1972). Configuraciones. México: Secretaria de Educacion Publica. De Souza
Hernandez, Adrian, Los orichas en Africa, una aproximacion a nuestra identidad, La
Habana, Editorial de Ciencias Sociales, 2005.

Verger, Pierre. (1997). Lendas Africanas dos Orixas. Salvador: Corrupio. Zapata Pérez,
Edelma (2010). En Antologia de mujeres poetas afrocolombianas. Bogota: Ministerio de
Cultura.

Zapata Olivella, Manuel (2010). Changd, el gran putas. Bogota: Ministerio de Cultura. 34

34



Ciencia y Filosoffa ISSN: 2594-2204

Anexo 1.

El Monte ¢

LYDIA CABRERA

Letras Cubanas
Portada de EI Monte Estatua de Changd

35



Anexo 2.

U Aithoo |

Ciencia y Filosoffa ISSN: 2594-2204

Portada de la novela Poster de la pell'cul

36



Anexo 3.

Ciencia y Filosoffa ISSN: 2594-2204

CHANGO

Portadas de Chango, el gran putas

37



