
 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

75 
 

DOI: 10.38128/cienciayfilosofa.v10i11.76  

Ponencia 

 

VII Encuentro Filosofía en la Ciudad: 

prácticas filosóficas 

VII Philosophy in the City Meeting: 

philosophical practices 

VII Encontro de Filosofia na Cidade: 

Práticas Filosóficas 

 

Elvia Rosas Rivera. ID: 0009-0004-1612-4558  

 

Universidad Nacional Autónoma de México, Facultad de Filosofía y Letras, Secretaría 

Académica. Email: elviarosasriv@comunidad.unam.mx  

 

Resumen  

La filosofía se ha considerado como una disciplina que encierra conceptos y teorías 

complicadas y difíciles de entender. “Filosofía en la Ciudad” es un Proyecto de Apoyo a 

la Investigación e Innovación Tecnológica (PAPIIT) fomentado por la UNAM que 

promueve incursionar en la filosofía como una experiencia que forma parte de nuestra 

vida cotidiana. Este proyecto inicia en la Facultad de Filosofía y Letras (2016) como un 

seminario, con estudiantes de diversas carreras de la misma facultad, con el objeto de 

hacer cafés filosóficos como eje conductor del proyecto para llevar a la filosofía fuera de 

las aulas a un público general no especializado. Tiene como premisas hacer preguntas y 

discusiones en espacios públicos, a través del diálogo y discusiones reflexivas. Para el 

proyecto, la filosofía es difícil, pero filosofar es cotidiano, pues es una forma de vida, es 

conocimiento que se palpa en la experiencia cotidiana de todos los días. El objetivo es 

demostrar que hay otras maneras de acercar a un mayor número de personas a esta 

disciplina. Bajo la usanza socrática, se parte de una pregunta general en donde no hay 

maestro que tenga el conocimiento absoluto, pero surgen preguntas que motivan a la 

reflexión. Se trata de lograr un debate que lleve a la deliberación con cierto rigor en las 

intervenciones. En sus siete Encuentros, los cafés filosóficos han sido un ejercicio 

argumentativo y no un ir y venir de creencias. Se intenta dar una estructura teóricamente 

sólida e identificar preguntas reflexivas y participaciones argumentativas.  



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

76 
 

Palabras clave: mentira, rareza, identidad, voz, muerte, café filosófico, filosofía  

Abstract  

Philosophy has been considered as a discipline that contains complicated and difficult to 

understand concepts and theories. "Philosophy in the City" is a Technological Research 

and Innovation Support Project (PAPIIT) promoted by UNAM that promotes dabbling in 

philosophy as an experience that is part of our daily life. This project begins in the Faculty 

of Philosophy and Letters (2016) as a seminar, with students from different careers of the 

same faculty, with the aim of making philosophical coffees as the guiding axis of the 

project to take philosophy out of the classroom to a non-specialized general public. Its 

premises are asking questions and discussing in public spaces, through dialogue and 

thoughtful discussions. For the project, philosophy is difficult, but philosophizing is daily, 

since it is a way of life, it is knowledge that is palpable in everyday experience. The 

objective is to demonstrate that there are other ways to bring a greater number of people 

closer to this discipline. Following the Socratic tradition, it starts from a general question 

where there is no teacher who has absolute knowledge, but questions arise that motivate 

reflection. It is about achieving a debate that leads to deliberation with a certain rigor in 

the interventions. In his seven Meetings, the philosophical coffees have been an 

argumentative exercise and not a coming and going of beliefs. An attempt is made to 

provide a theoretically solid structure and to identify reflective questions and 

argumentative participations.  

Keywords: lie, strangeness, identity, voice, death, philosophical café, philosophy 

 

Resumen  

La filosofía se ha considerado como una disciplina que encierra conceptos y teorías 

complicadas y difíciles de entender. “Filosofía en la Ciudad” es un Proyecto de Apoyo a 

la Investigación e Innovación Tecnológica (PAPIIT) fomentado por la UNAM que 

promueve incursionar en la filosofía como una experiencia que forma parte de nuestra 

vida cotidiana. Este proyecto inicia en la Facultad de Filosofía y Letras (2016) como un 

seminario, con estudiantes de diversas carreras de la misma facultad, con el objeto de 

hacer cafés filosóficos como eje conductor del proyecto para llevar a la filosofía fuera de 

las aulas a un público general no especializado. Tiene como premisas hacer preguntas y 

discusiones en espacios públicos, a través del diálogo y discusiones reflexivas. Para el 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

77 
 

proyecto, la filosofía es difícil, pero filosofar es cotidiano, pues es una forma de vida, es 

conocimiento que se palpa en la experiencia cotidiana de todos los días. El objetivo es 

demostrar que hay otras maneras de acercar a un mayor número de personas a esta 

disciplina. Bajo la usanza socrática, se parte de una pregunta general en donde no hay 

maestro que tenga el conocimiento absoluto, pero surgen preguntas que motivan a la 

reflexión. Se trata de lograr un debate que lleve a la deliberación con cierto rigor en las 

intervenciones. En sus siete Encuentros, los cafés filosóficos han sido un ejercicio 

argumentativo y no un ir y venir de creencias. Se intenta dar una estructura teóricamente 

sólida e identificar preguntas reflexivas y participaciones argumentativas.  

Palabras clave: mentira, rareza, identidad, voz, muerte, café filosófico, filosofía  

 

Recepción: 16 julio 2023  

Aprobación: 31 julio 2023  

Publicación: 07 agosto 2023  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

78 
 

 

Memorias 

En el marco del VII Encuentro Filosofía en la Ciudad. Érase una vez…, que se llevó a 

cabo el día 26 de mayo de 2023 en la Facultad de Filosofía y Letras de la UNAM, se 

dieron cita los integrantes del proyecto de investigación “PAPIIT Filosofía en la Ciudad”, 

bajo la coordinación de la Dra. Esther Charabati, profesora del Colegio de Pedagogía, para 

llevar a cabo cinco cafés filosóficos, eventos sustanciales del proyecto. (Charabati, E., 

2020) A partir de cuentos infantiles y con pensamiento crítico se realizaron diversas 

discusiones en donde se buscó, además de integrar e interactuar con estudiantes, 

académicos y público diverso en general, descubrir la complejidad de cuestionamientos 

que se sometieron a los planteamientos de la razón filosófica, así como a la reflexión 

colectiva e individual con carácter académico. (Charabati, E., 2023)  

El Encuentro inició con un video informativo, que dio testimonio que “Filosofía 

en la Ciudad” nació como un proyecto de la FFyL de la UNAM, con la finalidad de 

reflexionar temas de interés personal y académico en espacios públicos, desde el ámbito 

filosófico. Es así como las prácticas dialógicas y horizontales que se realizan en los cafés 

filosóficos han alcanzado una construcción de herramientas para el desarrollo del 

pensamiento crítico tanto de los integrantes del proyecto como de los asistentes 

interesados en cuestionamientos reflexivos, disertando a la luz del pensamiento de 

filósofos clásicos y modernos.  

A lo largo de la jornada, se abordaron temas como la mentira, lo raro, la metáfora, 

la identidad, la inserción social y la muerte, entre otros. Cada café filosófico tuvo un 

invitado especial, el primero inició con “Pinocho”, el segundo fue “El patito feo”, después 

tocó el turno a “Alicia en el país de las maravillas”, luego arribó “Ariel, la sirenita”; para 

concluir, con el último café, fue requerida la presencia de “La muerte”.  

Con el título Pinocho no es un mentiroso, Esther Charabati y Stephani Lozano 

animaron la discusión sobre la mentira con la pregunta ¿por qué Pinocho nos representaría 

a nosotros? La concurrencia reflexionó arguyendo que Pinocho es una metáfora, porque 

él nos deja ver que la mentira ayuda, es un recurso, porque muchas veces permite ver lo 

que necesitamos. Por otro lado, se considera que hay dos tipos de mentira, la que es 

necesaria y la que sirve para engañar al otro y que hace daño. (Buchanan, J., 2023) 

También están las mentiras piadosas, como la de la ilusión, que implica pensamiento 

mágico; así la mentira juega un papel crucial, pero hay que tener cuidado, cuando se hace 

una apología de la mentira, porque la verdad puede doler. Sin embargo, el código social 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

79 
 

es decir la verdad, porque cuando a uno le mienten, se pierde la confianza, por eso cuando 

se habla con otra persona se asume que se dice la verdad, es pensar que la verdad es 

absoluta y buena por naturaleza; pero el ser humano no somo así.  

La reflexión entre los participantes los lleva a discernir que Pinocho es ingenuo y 

la ingenuidad es la ignorancia o una experiencia de vida, en donde se adquiere 

conocimiento a través de la práctica. Por otra parte, se tiene el ingenio y esto no significa 

necesariamente engañar, sino encontrar una solución real, por ello ingenio y mentira no 

van de la mano, tampoco ingenio e inocencia. Basándose en Nietzsche, los participantes 

arguyen que en su obra Verdad y mentira, el filósofo argumenta que no da miedo la 

mentira sino el ser engañado a través de la mentira, lo que se deduce que es normal porque 

se trata de lenguaje y es en el lenguaje que yacen la mentira y la verdad. Sin embargo, 

siempre hay contradicciones en el ser humano y tiene que ver con su autodefinición; 

entonces, ¿porque debemos ser como pinocho?, quizá porque la inocencia y las ganas de 

conocer el mundo abren posibilidades para hacer las cosas de diferentes maneras, es un 

ejemplo de que otro mundo es posible.  

El segundo café filosófico Patito feo: ¿Quiénes son los raros? coordinado por 

Erick Rosas y Guadalupe Ochoa, motivó a los asistentes a reflexionar por la singularidad 

o particularidad de los individuos. ¿Qué es lo raro? Parece que hay una especie de 

normalidad qué si se sobrepasa, entonces resulta ser raro. Al parecer lo raro solo tiene 

sentido a través de los otros, tiene que ver con la mirada de los otros. Según Deleuze, 

argumenta el público, hay experiencia que uno tiene o bien nosotros subjetivamos la 

experiencia, pero hay experiencias que ya fueron normadas por otros individuos, también 

tiene que ver con la estadística y por otra parte con la norma. Raro es lo escaso o algo 

diferente, igual puede ser un elogio porque es algo excepcional; o bien puede ser que lo 

raro este condicionado con los contextos, en donde hay un porqué de las cosas, vemos lo 

raro como algo fuera de lo común cando en realidad la rareza es una cuestión adaptativa. 

(Wolff, L. A., 2018).   

Se es raro o se siente rareza cuando los ambientes son desconocidos, porque nos 

preguntamos qué hay detrás. Habrá que pensar desde qué perspectiva se construye la 

rareza y quién determina o norma la rareza, quién clasifica lo que es raro. Igual puede ser 

raro aquello que es atípico, y deja de serlo una vez que se capitaliza o se normaliza, pero 

¿cómo normalizamos lo que nos parece raro? Es como buscar la esperanza, entonces 

llegamos al círculo de pertenecer, al querer normalizar más que de aceptar. Pero, en 

muchas ocasiones el ser original o auténtico suele ser raro. La audiencia acude a 

Kierkegaard para dilucidar que la singularidad es ser original e individual, por ende, raro. 

De tal manera que, la sociedad ha tenido una constante transición persé, lo que antes era 

raro, ahora es normal y normalizar lo raro, no tendría que ser normal, porque lo raro 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

80 
 

interpela la normalidad; así que, lo raro nos da nuevas perspectivas para pensar. Estas 

reflexiones nos llevan a preguntarnos ¿qué hacemos con nuestras rarezas?, ¿se trata de 

subsumir lo que a los demás les parece raro?  

Por su parte, Eduardo Cervantes y Eduardo Martínez, animadores del tercer café 

filosófico Las paradojas de Alicia en el país de las maravillas, en conjunto con el público 

discurrieron acerca de la identidad a través de la paradoja. En el libro de Alicia, se 

contraviene a lo que tiene que ver con la normalidad, pues la idea de paradoja rompe con 

las nociones comunes que se tienen, da sentido, pero no lo disuelve, al contrario, lo 

potencia, es decir, abre posibilidades para que se solucionen ideas o pensamientos que 

normalmente no tenemos. Con la paradoja de la identidad, se siente ser uno mismo o algo 

similar pero no lo es, al contrario, es muy compleja, pareciera que todos sabemos quiénes 

somos, pero no es así. Se cree que nuestra identidad es permanente y no lo es, está en 

constante cambio.  

Por otro lado, se puede ver la identidad a través de los otros, porque muchas veces 

nos definimos a partir de la noción de los demás, de ahí que los otros forman parte 

importante de lo que nosotros somos, a esto se le conoce como identidad relacional. Para 

los participantes, Amson David, propone parámetros de lo relacional como la 

permanencia, dice que algo que converge son nuevas nociones y entre ellas están los 

espacios temporales, al final en todos hay cambios constantes. Entonces, ¿es el nombre el 

que nos identifica?, ¿es lo mismo identidad que personalidad? Identidad necesariamente 

tiene relación con el otro y lo otro con la cultura y personalidad es el constructo individual, 

ambas cambian, sólo que una depende de sí mismo y la otra depende de sí mismo y de lo 

otro. La mirada del otro influye mucho en la identidad, en quiénes somos, porque la 

identidad requiere ubicar un locus, algo con qué marcar la pertenencia, se busca un lugar 

específico con qué señalar, entonces hay una paradoja que tiene que ver con la realidad 

de sí mismo, es decir, donde ubico mi energía que me lleva a ser el que soy. Normalmente, 

el lugar donde se busca la identidad siempre recae en el nombre, pero también está en la 

imagen que se tiene en sí mismo, y también está en la red social; parece ser que la 

identidad es una ficción porque la queremos ubicar en algo que permanece, pero en 

realidad siempre hay un cambio.  

La identidad está relacionada con las facetas que son periodos cortos en una misma 

persona, nos situamos en distintas facetas temporales y parece que podemos definirnos 

como un solo ser, es reconocerse así mismo, pero esto no ocurre. ¿Si cambiamos dejamos 

de ser? Tal vez la pregunta deba ser ¿qué es el ser?, y aunque no sabemos quiénes somos, 

todos los días vamos tratando de construir lo que queremos ser. Finalmente, la audiencia 

dice que, Isaíah Berlín apunta al constructo del ser y es que la identidad tiene que ver con 

la pertenencia, pues es a partir de ahí que yo soy, por ello habrá que replantearse la 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

81 
 

pregunta, ¿por qué soy a partir del otro? o ¿soy a partir de que respondo a un nombre? 

Entre más fragmentado está una persona en su forma de ser, más partes en sus acciones 

van a separarse, así pues, tiene varias personalidades, entonces se tiene varias identidades, 

de modo que la identidad no es algo que se cierra, sino es algo que constantemente se está 

construyendo a partir de los constructos de la personalidad.  

El café filosófico número cuatro propuso el tema ¿Por qué las sirenas no tienen 

voz?, tomando como hilo conductor el cuento de la Sirenita. Fernanda Gutiérrez y Mariana 

García, animadoras de la discusión plantearon una etnología de la voz, en donde se habla 

de dos momentos de voz, la que se emite y una interna. ¿Hay un llamado del exterior?, es 

por ello por lo que ¿somos silenciados? Pero ¿por qué se tiene que dejar de ser para encajar 

con el otro o los otros? La Sirenita abandona su propia voz, su espacio, para acudir al 

llamado de los humanos. (Ha, J, 2023). Cabe preguntarse si en verdad la Sirenita perdió 

su voz o es que al salir del mar encontró su voz, es decir, hacerse escuchar. Hay personas 

que pierden la voz al mantener una relación afectiva. El no tener voz, es no poder 

salvaguardarse y muchas veces se concede voz a otros que se supone representan, pero en 

ocasiones no se sabe a quién o quiénes se le concede ese poder de representación. Hasta 

qué punto se propicia la violencia al conceder la voz a otro.  

La voz de la sirenita es un atributo que Úrsula (el pulpo, hermana de Tritón, padre 

de la Sirenita) le canjea; lo que da pie a pensar que quizá es su máximo atributo. Sin 

embargo, el hecho de que no se tenga voz, no significa que no pueda expresarse, porque 

siempre habrá otras maneras de hacerlo. Es muy paradójica esta historia, porque hay que 

preguntarse si el lenguaje conceptual nos hace necesariamente humanos. Sin embargo, la 

voz y el lenguaje no es la misma cosa, la voz es una emisión de sonido (fonemas) y por 

otro lado se tiene el logos que es una manera de comunicación es sinónimo de politikon, 

según Aristóteles, considera el público, es saber que el hombre siempre se puede 

comunicar de alguna manera.  

Posteriormente, Juan Carlos Salinas y Patricio Garrido, interactuaron en el quinto 

café filosófico ¿Qué es la muerte? En este evento, se argumentó que la relación con la 

muerte no tendría que ser ni sombría ni escabrosa, sino que se debe ver con naturalidad 

ya que es la única cosa con la que nacemos segura. Por tanto, debemos preguntarnos ¿si 

estamos listos para morir? Si la muerte es lo único seguro, entonces ¿cómo podemos 

hablar de ella? De lo que no se tiene seguridad es de qué, cómo y cuándo uno va a morir; 

pero de alguna manera siempre está presente, nos acompaña durante toda la vida. ¿Cómo 

nos entendemos con la muerte?, pensar en la muerte es pensar en la vida, lo que nos lleva 

a temer la muerte del otro o bien tememos la muerte propia. (KANG, D., & YI, J., 2024) 

El razonamiento que se deduce es que en el día a día el ser humano está muriendo, porque 

se van cayendo o deteriorando partes de sí mismo. Y es que siempre estamos en un 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

82 
 

proceso de descomposición.  

Hay un temor a la muerte porque ya no hay una continuidad, pero también hay que 

preguntarse si ¿alguien se puede cansar de vivir? La muerte nos lleva al temor, al idilio, 

al ridículo, etc., al parecer no hay un miedo a la muerte, sino lo que hay es un miedo a lo 

que se va, a la ausencia de algo, igual a la transformación y no es que la muerte sea mala, 

pero si es algo necesario. De alguna manera qué entendemos por muerte sino algo que va 

de la mano con la vida. Para los asistentes, según Sócrates, temer a la muerte no es otra 

cosa que creerse sabios sin saber, pues es creer saber lo que no se sabe, nadie sabe lo que 

es la muerte ni siquiera si es el mayor bien para todos los hombres, pero le temen como si 

fuese el mayor de los males, es decir, que la muerte es una preparación para morir. 

Podemos o no conocer a la muerte, lo único que se puede decir es que somos finitos.  

Por último, el equipo del proyecto Filosofía en la Ciudad deja abierto un abanico 

de cuestionamientos y reflexiones en estos espacios de discusión y reflexión para que el 

público diverso se aproxime al pensamiento crítico filosófico mediante el diálogo.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

83 
 

 

Bibliografía 

Charabati, E. (2020). La filosofía de café: el primer café filosófico en México. Revista 

Internacional de Filosofía Aplicada HASER, (11), 63-91. 

Charabati, E. (2023). Philosophy in the City, a project in Mexico City 

Practice. Interdisciplinary Research in Counseling, Ethics and Philosophy, 3(9), 

40-45. 

Buchanan, J. (2023). Communicating Coffee: Owners and Workers' Role and Experiences 

during the Rise of Specialty Cafés in Two Mexican Cities, 2010–20. The Latin 

Americanist, 67(2), 121-154. 

Wolff, L. A. (2018). Visualizing mole poblano as heritage process in Mexico City’s Café 

de Tacuba. Food, Culture & Society, 21(5), 618-636. 

KANG, D., & YI, J. (2024). A suggestion of defining-style philosophical café. studies in 

humanities Учредители: Kangwon National University Humanities Institute, 81, 

7-24. 

Ha, J (2023). El diseño e implementación del café filosófico: diseño y práctica de un café 

filosófico, Kiss, vol. 13, pp. 83-119 

 

 


