
 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

30 
 

DOI: 10.38128/cienciayfilosofa.v10i11.73  

Estudio de caso  

 

La dimensión emocional del diálogo socrático en los cafés 

filosóficos desde la perspectiva del animador 

The emotional dimension of the Socratic dialogue in philosophical 

cafés from the perspective of the animator 

A dimensão emocional do diálogo socrático em cafés filosóficos 

sob a perspectiva do facilitador. 

 

Gabriel Emiliano Ortiz Ramírez. ID. 0009-0007-5655-7165  

Universidad Nacional Autónoma de México, Facultad de Filosofía y Letras, CDMX, 

México. Email: gabrielemiliano.ortizramirez@gmail.com  

 

Resumen 

A partir de un análisis crítico de Laura Crandiotto se aborda el concepto de prácticas 

filosóficas contemporáneas utilizando el diálogo socrático como método principal para 

develar el sentido de prácticas de los cafés filosóficos y de la consultoría filosófica que se 

han convertido en prácticas de oralidad puramente racionales, ignorando que Sócrates 

utilizaba las emociones de sus interlocutores como un medio para descubrir la verdad. 

Este artículo es una primera aproximación al problema del uso de las emociones en los 

cafés filosóficos que realizan los animadores del equipo de Filosofía en la Ciudad. Se 

busca indagar cómo el animador utiliza las emociones para hacer cafés, mediante el 

estudio del caso de una práctica sitiada titulado ¿La pregunta ofende?, que se llevó a cabo 

en la Biblioteca Vasconcelos el lunes 27 de marzo del 2023. Se analizan los estados 

emocionales durante tres momentos: la planeación del café, durante el café y la 

retroalimentación. Se identifica que las emociones en los tres momentos corresponden a 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

31 
 

la culpa en la planeación, miedo y flujo durante el café filosófico y felicidad en la 

retroalimentación. Cabe mencionar que al ser el primer estudio de caso que se hace 

adentro del equipo de Filosofía en la Ciudad y ser un autorreporte queda mucho por 

investigar del tema. Se consideró que para seguir profundizando hace falta analizar otros 

casos de cafés, de preferencia de otros animadores y comenzar a hacer comparaciones 

entre los casos para identificar similitudes y discrepancias.  

Palabras clave: café filosófico, Sócrates, diálogo, práctica filosófica  

Abstract  

Based on a critical analysis by Laura Crandiotto, the concept of contemporary 

philosophical practices is addressed using Socratic dialogue as the main method to reveal 

the meaning of practices of philosophical cafés and philosophical consulting that have 

become practices of purely rational orality, ignoring that Socrates used the emotions of his 

interlocutors as a means to discover the truth. This article is a first approximation to the 

problem of the use of emotions in the philosophical cafés carried out by the animators of 

the Philosophy in the City team. It seeks to investigate how the animator uses emotions to 

make coffee, through the study of the case of a besieged practice entitled Does the question 

offend?, which took place at the Vasconcelos Library on Monday, March 27, 2023. The 

states are analyzed emotional during three moments: the planning of the coffee, during the 

coffee and the feedback. It is identified that the emotions in the three moments correspond 

to guilt in the planning, fear and flow during the philosophical coffee and happiness in the 

feedback. It is worth mentioning that since it is the first case study to be carried out within 

the Philosophy team in the City and it is a self-report, much remains to be investigated on 

the subject. It was considered that to continue deepening it is necessary to analyze other 

cases of coffees, preferably of other animators and begin to make comparisons between 

the cases to identify similarities and discrepancies.  

Keywords: philosophical coffee, Socrates, dialogue, philosophical practice  

 

Resumo 

Baseado em uma análise crítica de Laura Crandiotto, este artigo aborda o conceito de 

práticas filosóficas contemporâneas, utilizando o diálogo socrático como método principal 

para desvendar o significado dos cafés filosóficos e das práticas de consultoria filosófica 

que se tornaram práticas orais puramente racionais, ignorando que Sócrates utilizava as 

emoções de seus interlocutores como meio para descobrir a verdade. Este artigo representa 

uma primeira abordagem ao problema do uso das emoções nos cafés filosóficos facilitados 

pela equipe do projeto Filosofia na Cidade. Busca-se investigar como o facilitador utiliza 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

32 
 

as emoções nesses cafés, por meio de um estudo de caso de uma sessão intitulada "A 

Pergunta Ofende?", realizada na Biblioteca Vasconcelos na segunda-feira, 27 de março de 

2023. Os estados emocionais são analisados em três momentos: o planejamento do café, 

durante o próprio café e durante a sessão de feedback. As emoções identificadas nos três 

momentos correspondem à culpa durante a fase de planejamento, ao medo e ao estado de 

fluxo durante o café filosófico e à felicidade durante a sessão de feedback. Cabe ressaltar 

que, como este é o primeiro estudo de caso realizado pela equipe do projeto Filosofia na 

Cidade e se trata de um autorrelato, muito ainda precisa ser investigado sobre o tema. 

Considerou-se que uma exploração mais aprofundada requer a análise de outros casos de 

cafés filosóficos, preferencialmente aqueles conduzidos por diferentes facilitadores, e o 

início da comparação entre os casos para identificar semelhanças e discrepâncias. 

Palavras-chave: café filosófico, Sócrates, diálogo, prática filosófica 

 

Recepción: 06 junio 2023  

Aprobación: 17 julio 2023  

Publicación: 07 agosto 2023  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

33 
 

 

Introducción 

 

 

En el transcurso de los últimos tres años he animado cafés filosóficos bajo la supervisión 

del equipo que conforma Filosofía en la Ciudad. Nuestra práctica se ha mantenido en 

constante cambio debido a la retroalimentación que recibimos por los otros miembros del 

equipo y la gente que decide participar en los cafés filosóficos-a los que llamare café-

pensadores-pero también nos hemos visto influenciados por las investigaciones que se han 

realizado en otras latitudes respecto a las prácticas filosóficas. Tal es el caso de Laura 

Crandiotto, quien en la última década se ha dedicado a estudiar la dimensión emocional 

en la filosofía griega (Crandiotto 2015 y 2018).  

Crandiotto critica el uso que se hace en la actualidad del diálogo socrático en diferentes 

disciplinas (psicoterapia, enseñanza, resolución de problemas o prácticas filosóficas) y 

cómo estas prácticas parecen partir de una visión racionalista del método, ignorando por 

completo su parte emocional (Crandiotto 2018). Son estas consideraciones las que me han 

llevado a evaluar mi propia práctica como animador de cafés. En el presente artículo 

pretendo hacer una indagación inicial de las emociones que se involucran en un café 

filosófico desde mi perspectiva como animador, partiendo del estudio de un caso en 

concreto.  

El trabajo está dividido en cuatro partes, siendo la primera una definición de lo que se está 

considerando como un café filosófico. Después se aborda la crítica de Crandiotto al 

método más utilizado en los cafés filosóficos, el diálogo socrático contemporáneo. En la 

tercera parte del artículo se analiza el caso del café ¿La pregunta ofende? en tres 

momentos diferentes: la planeación, durante el café y la retroalimentación. Finalmente, el 

articulo cierra con las conclusiones de este primer acercamiento.  

1. ¿Qué es un café filosófico? 

 

El café filosófico (CF) o filo café es una forma específica de diálogo, que forma parte de 

lo que se ha denominado prácticas filosóficas. Existe más de una definición de café 

filosófico, pero en mi práctica solo tomo en consideración la definición que maneja 

Filosofía en la Ciudad. En la memoria-informe recopilada por Adriana Villaseñor y  



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

34 
 

publicada en la web de Filosofía en la Ciudad se puede encontrar la siguiente definición 

de filo-café:  

Los cafés filosóficos (CFs) son espacios que intentan generar un diálogo en un 

ambiente respetuoso, con el objetivo de detonar una reflexión filosófica, 

colectiva, no siempre consensuada, fuera de los espacios académicos. Los 

espacios donde comúnmente se llevan a cabo son, cafeterías, librerías, bibliotecas 

entre otros (Villaseñor, 2022).  

Podemos decir que las personas que participan en el CF se dividen en dos roles: café-

pensadores y animadores. Café-pensador es como nombramos a las personas que deciden 

participar en un café filosófico y su tarea se limita a participar en el diálogo que tiene 

lugar en el café, reflexionando las preguntas que van apareciendo y si lo desean contribuir 

con comentarios que buscan resolver el problema que representan esas preguntas 

(Dmasio, 2019).. Por el otro lado, animador es el gentilicio que usamos para las personas 

que tiene la tarea de guiar el café, por lo regular esta función la desempeña solo una 

persona y en algunas ocasiones dos; algunas de las responsabilidades de esta figura son:  

● Hacer una planeación del café filosófico. Si bien consideramos que los cafés 

filosóficos son una experiencia emergente que escapa a la estandarización, 

también consideramos útil partir de preguntas previamente formuladas. Nuestra 

planeación consiste en realizar una investigación previa alrededor de una pregunta 

general que le da título al café, por lo regular, esta investigación genera nuevas 

preguntas que el animador lleva al café con la intención de responderlas junto a 

todos los participantes.  

● Dirigir el diálogo. Para lograr esto el animador no se limita a dar turnos para hablar 

de forma ordenada, también debe estar atento a lo que dicen los café-pensadores, 

a partir de las participaciones puede generar nuevas preguntas que no estaban 

consideradas en la planeación. También debe buscar que las participaciones 

tengan una coherencia entre ellas, es común que los café-pensadores tengan puntos 

de vista distintos y argumenten u opinen cosas que contradigan a lo previamente 

dicho en el café, es tarea del animador señalar ese antagonismo entre las ideas para 

que de forma colectiva se intente darle una solución. Muchas veces depende del 

animador regresar al diálogo al tema original si la conversación se ha alejado 

mucho del punto de interés.  

● Marcar normas de convivencia. Para que el diálogo se lleve de la mejor manera 

posible muchas veces es necesario establecer algunas normas, por lo regular 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

35 
 

flexibles, que se pueden cambiar si no dan resultados. El animador tiene la función 

de establecer estas normas y de hacerlas valer en caso de que alguien las infrinja. 

Algunas de estas normas son: se permite debatir ideas, no atacar personas; de 

preferencia no hacer uso de experiencias personales o participar de forma breves 

y concisas.  

● Recibir retroalimentación. Otro elemento que separa al animador de los café-

pensadores es que el primero se tiene que someter a una evaluación de sus pares y 

en ocasiones de los café-pensadores. Por lo regular, cuando un miembro del equipo 

de Filosofía en la Ciudad anima un café, es acompañado por otros miembros del 

equipo, que si bien participan en la práctica como lo hacen el resto de café-

pensadores, tienen como tarea principal estar al tanto del desempeño del animador 

para que una vez terminado el café éste reciba una crítica constructiva donde se le 

hace saber las áreas de mejora en su animación, se le dan recomendaciones y se 

resaltan los aciertos en su moderación.  

 

2. El diálogo socrático que se emplea en los cafés filosóficos 

 

Como ya se mencionó en las tareas del animador, los CFs tienen una estructura que parte 

de una pregunta general, y que en el intento de darle una respuesta comienzan a surgir 

nuevas preguntas. Dicho de esta manera parece que siempre se parte de la pregunta 

general, pero en la mayoría de los casos los animadores de Filosofía en la Ciudad, 

incluyéndome, preferimos partir de preguntas más particulares para llegar a la general. 

Este método está completamente inspirado en el método socrático de la mayéutica que en 

los últimos 40 años se ha popularizado en diferentes disciplinas bajo el nombre de diálogo 

socrático (Crandiotto, 2018).  

Cabe mencionar que en su en su artículo del 2018 titulado Socratic Dialogue: A 

Comparison Between Ancient and Contemporary Method, Crandiotto señala la existencia 

de diferencias a la hora de utilizar el diálogo socrático en la época contemporánea respecto 

su uso original, sobre esto dice:  

El viaje que se emprende en los diálogos socráticos contemporáneos es más 

constructivo que revelador. En los diálogos socráticos antiguos se esforzaban 

por alcanzar la verdad, mientras que en los contemporáneos se está en busca 

de verdades compartidas (Crandiotto, 2018).  

 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

36 
 

A esta diferencia de intenciones le podemos sumar la ignorancia de la dimensión 

emocional que hay en la práctica actual del diálogo socrático. Sobre este apartado 

Crandiotto comenta:  

La vergüenza es una de las emociones más poderosas en cuanto a su capacidad 

para purificar al agente. En la filosofía platónica del conocimiento, la vergüenza 

es la bisagra que posibilita la transición del procedimiento a la comprensión 

profunda. incluso en su aspecto negativo, la vergüenza muestra que tomar 

conciencia de los errores es el primer paso para cambiar nuestras vidas 

(Crandiotto, 2015).  

 

Para esta autora la vergüenza era particularmente importante en el método de Sócrates por 

el contexto sociohistórico en el que tuvieron lugar los diálogos socráticos. En la sociedad 

griega de los siglo IV y V estaban presentes los valores militares en su estilo de vida, el 

propio Sócrates había formado parte del ejército ateniense; no es de extrañar que bajo esas 

circunstancias un diálogo que aconteciera en la vía pública tuviera muchas similitudes con 

un combate, reconocer un error en estas condiciones era sinónimo de ser derrotado; por 

ende solo una emoción tan poderosa como la vergüenza haría que alguien que no desea 

reconocer el error lo aceptara (Crandiotto, 2015).  

Puedo decir que mis cafés coinciden con estas dos observaciones que hace Crandiotto. Mi 

intención no es llegar a la verdad, no buscamos establecer un criterio que sea cierto en 

todos los casos. Mi intención está más orientada a la construcción de acuerdos en cuanto 

a las definiciones, con el único objetivo de lograr una comprensión compartida del 

problema que se intenta resolver en un café filosófico. También puedo mencionar que, al 

menos en mi práctica, no fue hasta que conocí las críticas que hace la autora al uso 

contemporáneo del diálogo socrático que comencé a considerar las emociones en este 

proceso.  

Es destacable cómo a pesar de que he animado cafés que parten de preguntas como ¿Qué 

es esa cosa llamada empatía? o ¿El desdén está prohibido? Nunca consideré el factor 

emocional de un proceso que di por sentado que carecía de esa dimensión. Estas 

consideraciones resultan estar en concordancia con algunas investigaciones en 

neurociencias que se han realizado desde hace tres décadas. Destaca el trabajo de Antonio 

Damacio, un neurocientífico que desde finales del siglo pasado ha estado identificando 

procesos neurológicos que indican una relación más simbiótica entre emoción y razón que 

lo que se llegó a considerar en épocas anteriores (Damasio, 2019).  

Por otra parte, considero que producir la vergüenza en los participantes de un diálogo 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

37 
 

socrático no debe ser una característica de la práctica contemporánea. Esto a partir de que 

ya no formamos parte de una sociedad de valores militares y las personas que acuden a 

los filo-cafés, una vez que el animador les comparte las normas del espacio, han aceptado 

que la dinámica del café los llevará a enfrentarse a problemas que no necesariamente se 

lograran resolver en un primer intento, por ende es seguro que más de uno, incluyendo el 

animador, terminará por encontrar errores en sus participaciones y esto en ningún 

momento debe verse como una derrota, sino como una parte del proceso.  

3. ¿Qué emociones involucra un animador para hacer cafés 

filosóficos? 

Algo que quiero resaltar sobre Crandiotto es cómo su crítica va dirigida solo una de las 

partes que participa las prácticas que hacen uso del diálogo socrático. Considera las 

emociones del “interlocutor de Sócrates” y no tanto de la persona que hace de “Sócrates 

moderno”. Haciendo un símil con las figuras que participan en un café filosófico; la crítica 

de Crandiotto estaría apuntando a cómo no se toma en consideración las emociones de los 

café-pensadores, pero no parece tomar en consideración las emociones del animador.  

Esto me llevó a preguntarme si los animadores de cafés filosóficos involucramos o no 

nuestras emociones para planear y guiar un CF. La respuesta más inmediata que formule 

para esta pregunta fue “sí, yo como animador de cafés tengo que hacer uso de mis 

emociones para realizar un filo-café”. A continuación, voy a exponer mi proceso para 

llevar acabo un café filosófico dividiéndolo en tres momentos: la planeación antes del 

café, el café filosófico y la retroalimentación. Este análisis parte exclusivamente de mi 

experiencia empírica por ende no pretende ser nada más que una primera aproximación  

al problema que supone identificar las emociones que un animador de cafés filosóficos 

involucra en la elaboración de sus CFs  

 

 

3.1. Planeación antes del café 

 

El café que elegí analizar lleva como título ¿La pregunta ofende? Al momento de escribir 

estas palabras me doy cuenta de que resulta complicado identificar cuándo comenzó su 

planeación.  



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

38 
 

De acuerdo con mis notas, fue en enero del 2022 que apareció por primera vez la duda 

que terminaría derivando en este café. En este momento quiero mencionar que yo no 

recuerdo ningún café que haya animado, que no naciera de la duda genuina, es decir, 

momentos donde no encontrará respuesta a un problema que se me presentaba.  

El problema fue una confrontación con una colega. En ese momento ella era maestra del 

colegio de salud pública de la carrera de medicina en la UNAM. Me invitó a una clase 

muestra de sus alumnos; estas personas se encontraban en formación para convertirse en 

futuros maestros de salud pública, la clase muestra era su primer ensayo enseñando esa 

materia. Cada uno de los alumnos de mi colega debía dar una clase de un tema de su 

elección referente a la materia.  

En una de estas clases, la alumna a cargo definió la palabra control como “tener el 

control”, recuerdo haberla interrumpido para pedirle que profundizará en esta definición 

porque no me quedaba claro el concepto, entonces comenzó a darme ejemplos del 

“control” que se puede ejercer en una emergencia médica. Recuerdo haberle preguntado 

“¿Cómo puedo estar seguro de que esos ejemplos que me estas dando son de control si no 

conozco la definición?” Después de esta pregunta la alumna dejo de hablar por algunos 

segundos y cuando reanudó su exposición la voz le temblaba y tartamudeaba.  

Al poco tiempo mi colega me comentó que las preguntas que le hice a su alumna le 

parecieron desdeñosas, parecía que yo conocía las respuestas a las preguntas que formulé 

y también parecía que sabía que ella no iba a ser capaz de responder.  

Esta experiencia verdaderamente me llevó a cuestionar mi práctica. Yo, en verdad, estaba 

intentando indagar en algo que desconocía, pero parece que había algo en mis preguntas 

que resultaban desdeñosas ¿Qué era ese algo? Esta fue la motivación original para 

investigar este problema, me sentí culpable de hacer pasar un mal rato a una de las 

alumnas de mi colega y me pidió que el evento no volviera ocurrir.  

Cada cierto tiempo me acordaba de esta situación y estaba al pendiente de si llegaba a 

pasar por mis manos alguna información que me indicara el camino para hallar respuestas, 

aunque fueran tentativas.  

Poco tiempo después, Esther Charabati, fundadora de Filosofía en la Ciudad comentó en 

una de nuestras juntas que cuando comienzas a hacer cafés también comienzas a utilizar 

el diálogo socrático en todas tus conversaciones y que eso a muchas personas les resulta 

molesto.  

A mediados del 2022 comencé a planear mi tesis de licenciatura y definir mi tema como 

el diálogo socrático en la psicoterapia. Poco después de eso leí Psychoterapist's guide to 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

39 
 

socratic dialogue de Mohammad Montazeri donde se puede encontrar el testimonio de 

una psicoterapeuta que menciona cómo ella no hace uso del diálogo socrático fuera del 

consultorio, porque puede parecer condescendiente.  

Por esas mismas fechas me topé por primera vez con el trabajo de Laura Candiotto y me 

entere de cómo la vergüenza era un elemento fundamental del diálogo socrático y 

comencé a preguntarme si acaso lo que hice sentir a la alumna que se formaba para ser 

maestra de salud pública fue vergüenza. Yo definitivamente había experimentado culpa, 

sospecho que esta experiencia confirmaba las afirmaciones de Crandiotto.  

Por esa época fue cuando escribí por primera vez en mis notas ¿La pregunta ofende? Y 

de ahí comencé a preguntar, si la pregunta ofende ¿todas son ofensivas o solo algunas? si 

solo algunas preguntas son ofensivas ¿cuáles son y qué las hace ofensivas? ¿qué es una 

ofensa? ¿hay algo que resulte ofensivo para todos o lo ofensivo depende del receptor? 

¿Hay preguntas que, aunque sean ofensivas, deben hacerse?  

3.2. Durante el café filosófico. 

El lunes 27 de marzo del 2023 tuvo lugar este café filosófico en la Biblioteca 

Vasconcelos. El grupo de café-pensadores que asiste a los cafés de la biblioteca es un  

grupo ya establecido y buena parte de los participantes lleva meses participando en los 

filocafés. Me pareció que esto los convertía en un grupo ideal para este café, que de alguna 

forma ponía a prueba nuestra propia práctica. Si resultaba que las preguntas eran ofensivas 

tendríamos que argumentar por qué participamos en una práctica que de base tiene que 

ofendernos, aun si esa no es la intención. Si por el contrario descubríamos que las 

preguntas no eran ofensivas, el problema no se volvería más sencillo, porque entonces 

deberíamos explicar porque existe evidencia de gente que se ha ofendido cuando se le han 

hecho algunas preguntas. La tercera posibilidad tampoco era fácil, en el caso de que solo 

algunas preguntas resultaron ofensivas, deberíamos decir porque las preguntas de los 

cafés filosóficos no entran en ese conjunto.  

Al principio del café me sentía inseguro. Pensaba que era posible que el café no le 

resultara interesante a los café-pensadores, pero la mayoría parecía bastante interesada. 

No pasó mucho tiempo para que la dinámica comenzará a tomar su ritmo característico, 

donde se plantea una pregunta, se dan respuestas tentativas y si las respuestas no nos 

satisfacen o nos hacen ver una parte del problema que no habíamos abordado hacemos 

nuevas preguntas, mantuvimos ese ritmo durante una hora.  



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

40 
 

Cuando el café tomó esta forma dejé de tener emociones. Solo puedo describir este estado 

como el flujo que describe Csíkszentmihályi (2011) que se alcanza cuando realizas una 

actividad lo suficientemente difícil como para que resulte desafiante pero lo 

suficientemente fácil como para que no te frustre. En mi caso, animar un café filosófico 

me lleva a ese estado, el CF me obliga a hacer uso de todos mis recursos intelectuales si 

quiero moderar adecuadamente el café. En ese momento no puedo pensar en algo diferente 

al filo-café, mi totalidad está muy ocupada no solo coordinando la participación sino mis 

propias acciones. Tengo que escuchar con completa atención las participaciones, mientras 

escucho tomo notas de los puntos que me parecen claves para recordarlas, también voy 

formando nuevas preguntas o busco preguntas en mis notas que pongan a prueba la última 

participación, hago memoria y busco entre mis recuerdos ejemplos de lo dicho que van 

de la actualidad, la cultura pop o referencias a trabajos de filosofía, pedagogía, sociología, 

psicología y en ocasiones hasta de física o biología. Todo lo anterior no ocurrió en un solo 

instante, pero sentí como si así fuera.  

Cuando estábamos por terminar el café me sentí cansado y satisfecho. Como es costumbre 

no llegamos a una conclusión definitiva, pero escuche varias participaciones que pueden 

indicarme por dónde continuar esta indagación. Algunas de ellas son:  

 

● En algunas preguntas que son ofensivas la ofensa está en señalar cosas que el receptor 

oculta deliberadamente. Bajo este mismo tenor están las preguntas que no te 

puedes negar a responder, como las de un interrogatorio.  

● Las preguntas de los cafés filosóficos no son ofensivas porque nadie está 

obligado a responder si no lo desea.  

● Lo que ofende de una pregunta puede radicar en la forma de preguntar, la 

intención de la pregunta o en la interpretación del receptor.  

 

3.3. La retroalimentación 

El compañero de Filosofía en la Ciudad que me acompañó a este filo-café me hizo saber 

que disfrutó estar en él. Al igual que yo, él no había considerado la dimensión emocional 

del diálogo socrático y me hizo saber que considera muy importante el comenzar a hacer 

cafés sobre las preguntas. También comentó que hizo falta definir “la pregunta” y es que 

durante el café nos tomamos un tiempo para aclarar a que nos estábamos refiriendo todos 

los participantes con “ofensa”.  



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

41 
 

Tendré estas consideraciones en mente para las próximas ocasiones en las que realice este 

café. Una vez concluida la retroalimentación me abordó una profunda felicidad por sentir 

que había logrado, al menos parcialmente, mi objetivo. A partir de ese momento concluí 

que si quiero saber más sobre las emociones involucradas en los cafés filosóficos parece 

valioso repetir este tema en otros espacios, sospecho que en las respuestas de los café-

pensadores puedo encontrar la orientación que necesito para comenzar a hacer uso de lo 

emocional de forma más consciente en los cafés.  

 

4. Conclusiones 

 

Esta primera aproximación al problema deja ver que al menos en mi práctica como 

animador sí hay emociones involucradas en el proceso de realizar un café. Es interesante 

como una emoción que se considera típica mente negativa, como la culpa, es lo que me 

llevó a la reflexión en primer lugar, sospecho que no existe tanta distancia entre la 

vergüenza que Crandiotto menciona como algo presente en los diálogos de Sócrates y la 

culpa que yo experimente, parece que la principal diferencia se encuentra en quién 

experimenta las emociones; mientras Sócrates buscaba que fueran sus interlocutores los 

que experimentaran la vergüenza, yo por mi parte busque comprender mi culpa mediante 

la realización del café.  

Otra situación para tomar en consideración fue mi experiencia emocional durante los tres 

momentos que conforman el café. Ninguno de los momentos fue carente de emociones y 

experimenté más de una. La culpa fue lo que motivó a planear el café filosófico en primer 

lugar, después ya en el café experimenté miedo por la posibilidad por una posible falta de 

interés de los café-pensadores para posteriormente experimentar el estado que 

Csíkszentmihályi define como flujo, por último, en la retroalimentación del café me sentí 

feliz por el resultado que había conseguido.  

Como primer acercamiento creo que este caso marca pautas para futuras investigaciones. 

No sé si lo vivido en este caso puede generalizarse a otros y de ser así en qué medida, 

tampoco conozco si mis compañeros del equipo de Filosofía en la Ciudad consideran que 

involucran emociones en sus cafés filosóficos. Pienso que el siguiente paso a seguir es 

realizar más estudios de caso con métodos de análisis más confiables que el autoreporte 

para posteriormente comparar esos casos buscando similitudes y discrepancias.  

 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

42 
 

 

Referencias  

Crandiotto, L. (2015). La antica y la nueva vergüenza. El potente reconocimiento de la 

impotencia a través del diálogo socrático. M. C. Sègura (Ed.), El método 

socráticohoy. Para una enseñanza y práctica dialógica de la filosofía (pp. 75-91.) 

Escolar y mayo.  

Crandiotto, L. (2018). Socratic Dialogue: A Comparison Between Ancient and 

Contemporary Method. M. A. Peters (Ed.), Encyclopedia of Educational 

Philosophy and Theory (pp. 2192-2199). Springer.  

Csíkszentmihályi, M. (2011). FLUIR:Una psicología de la felicidad. Kairós.  

Dmasio, A. (2019). El error de Descartes: La emoción, la razón y el cerebro humano. 

Booket  

Villaseñor, A. M. (2022). Memoria informe 2021: Filosofía en la Ciudad. (Número de 

informe PAPIIT IT400331) http://filosofiaenlaciudad.filos.unam.mx/memorias/  


