
 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

2 
 

Doi:10.38128/cienciayfilosofa.v10i11.72 

artículo académico  

 

¿Se puede filosofar en la ciudad? 

Can you philosophize in the city? 

É possível filosofar na cidade? 

 

Esther Charabati Nehmad. ID. 0000-0001-8608-7925 

Universidad Nacional Autónoma de México, Facultad de Filosofía y Letras, Departamento de 

pedagogía, CDMX, México. Email: chara2005@gmail.com  

 

Resumen 

La profesionalización de la filosofía y su lugar en la universidad y en la educación media 

parece atravesar una crisis en dos sentidos: la más importante consiste en que la sociedad 

neoliberal no la considera necesaria ni pertinente en relación con sus fines; la segunda tiene 

que ver con la enseñanza de la filosofía, que no ha logrado adaptarse a los nuevos sujetos 

educativos ni despertar su interés. En esta ponencia trataremos de abordar la naturaleza de 

esta crisis a partir de una revisión de las formas de enseñanza de la filosofía de varios autores: 

algunos privilegian los contenidos -la historia de la filosofía, de los sistemas filosóficos y de 

los problemas filosóficos que los constituyeron- en tanto transmisión de archivo. Otros 

consideran que el objetivo es enseñar a filosofar, desarrollar una capacidad. Otros más se 

centran en formar una mirada problematizadora y otros en la enseñanza del deseo.  Como un 

intento de sacar a la filosofía de las aulas, surgieron, desde hace algunas décadas, iniciativas 

para hacer filosofía en diversos espacios de la ciudad que están basadas en la cultura del 

cuestionamiento y favorecen el debate. Estas prácticas difieren de la filosofía 

institucionalizada principalmente en el público al cual se dirigen, sus finalidades y 

metodologías, y por sus supuestos filosóficos. Se presenta el proyecto Filosofía en la ciudad 

que ha venido realizando cafés filosóficos desde 2016.  

Palabras clave: educación, enseñanza de la filosofía, filosofía en la ciudad, prácticas 

filosóficas.  

 

Abstract 

The professionalization of philosophy and its place in the university and in secondary 

education seems to be going through a crisis in two ways: the most important is that neoliberal 

society does not consider it necessary or pertinent in relation to its purposes; the second has 

mailto:chara2005@gmail.com


 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

3 
 

to do with the teaching of philosophy, which has not been able to adapt to the new educational 

subjects or arouse their interest. In this paper we will try to address the nature of this crisis 

from a review of the ways of teaching philosophy by various authors: some privilege the 

contents -the history of philosophy, of philosophical systems and of the philosophical 

problems that constituted- as archival transmission. Others consider that the objective is to 

teach to philosophize, to develop a capacity. Still others focus on forming a problematizing 

gaze and others on teaching desire.  As an attempt to get philosophy out of the classroom, 

initiatives to do philosophy in various spaces of the city that are based on the culture of 

questioning and favor debate have emerged for some decades. These practices differ from 

institutionalized philosophy mainly in the public to which they are directed, their aims and 

methodologies, and by their philosophical assumptions. The project Filosofía en la ciudad, 

which has been carrying out philosophical cafés since 2016, is presented.  

Keywords: education, philosophy teaching, philosophy in the city, philosophical 

practices.  

 

Resumo 

A profissionalização da filosofia e seu lugar nas universidades e no ensino secundário 

parecem estar passando por uma crise em dois sentidos: o mais significativo é que a sociedade 

neoliberal não a considera necessária ou relevante para seus objetivos; o segundo diz respeito 

ao ensino de filosofia, que não conseguiu se adaptar aos novos alunos nem despertar seu 

interesse. Neste artigo, buscaremos abordar a natureza dessa crise revisando as abordagens de 

ensino de filosofia utilizadas por diversos autores: alguns priorizam o conteúdo — a história 

da filosofia, os sistemas filosóficos e os problemas filosóficos que os constituem — como 

uma transmissão de conhecimento estabelecido. Outros acreditam que o objetivo é ensinar 

como filosofar, desenvolver a capacidade de fazê-lo. Outros ainda se concentram em cultivar 

uma perspectiva crítica, e outros em ensinar a natureza do desejo. Como uma tentativa de 

levar a filosofia para fora da sala de aula, iniciativas para a prática da filosofia em diversos 

espaços urbanos surgiram nas últimas décadas, baseadas em uma cultura de questionamento 

e fomento ao debate. Essas práticas diferem da filosofia institucionalizada principalmente em 

seu público-alvo, objetivos, metodologias e pressupostos filosóficos. Este artigo apresenta o 

projeto Filosofia na Cidade, que realiza cafés filosóficos desde 2016. 

Palavras-chave: educação, ensino de filosofia, filosofia na cidade, práticas filosóficas. 

 

 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

4 
 

Recepción: 26 junio 2023  

Aprobación: 28 julio 2023  

Publicado: 07 agosto 2023  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

5 
 

 

1. La filosofía en la frontera  

 

La filosofía, como es sabido, tiene un origen popular: Sócrates no era un orador, no cobraba 

por sus clases, y buscaba que cada uno de sus discípulos pensara por sí mismo. La filosofía 

adquirió derecho de ciudadanía y a lo largo de la historia han aparecido filósofos autónomos 

como Descartes, otros han sido figuras importantes de la Iglesia, como San Agustín, y otros 

más han logrado ser profesores universitarios, como Kant. Si bien existen biografías de todo 

tipo, la historia nos muestra cómo la filosofía transitó de las calles a la universidad, que se 

presenta como el único hábitat favorable a su desarrollo. En la actualidad vemos un 

movimiento importante en el mundo que se ha propuesto -con un éxito considerable- eliminar 

la filosofía de la escuela, quizás con la esperanza de que desaparezca por completo. (Vargas, 

2013).  

Al mutar en disciplina escolar, la filosofía se adaptó al carácter de una institución que 

no fue creada para el cuestionamiento, sino para la reproducción. Se le despojó de su carácter 

activo, de manera que el filosofar fue a menudo sustituido por la transmisión de contenidos. 

Las preguntas en clase suele hacerlas el profesor y son para evaluar si los datos -nombres, 

fechas, corrientes, teorías, formas de abordar los problemas- fueron asimilados. Los alumnos 

-que a esas alturas de la vida escolar han perdido la curiosidad y la capacidad crítica- no hacen 

preguntas (Maulini, 1998).  

Si bien los cuestionamientos sobre la posibilidad de ser enseñada han acompañado a 

la filosofía y están presentes en autores como Kant, Hegel y Gramsci, los numerosos ensayos 

e investigaciones sobre la filosofía escolarizada llaman la atención. ¿Estamos ante una crisis?  

Actualmente, la filosofía vive casi exclusivamente en un ‘régimen incestuoso’. 

Prisionera de las universidades, la filosofía se reduce en gran medida a un diálogo 

entre filósofos. Escribir filosofía es ante todo escribir para otros colegas filósofos o 

publicar textos que han sido previamente debatidos durante coloquios, que reúnen 

exclusivamente a filósofos. Pero esta situación no siempre fue el caso. (Vinolo, 

2023) 

Es probable que las políticas neoliberales que pretenden excluirla de la escuela hayan 

provocado una revisión de los diversos modelos que han constituido la enseñanza escolar de 

la filosofía, una forma de autocrítica orientada a la sobrevivencia. Una tarea difícil, dado que 

hasta ahora la asignatura “Filosofía” en el programa escolar suele provocar más apatía que 

entusiasmo. Filosofía significa historia de la filosofía, aprendizaje memorístico de las diversas 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

6 
 

corrientes y de los tipos de inferencias… los jóvenes no parecen muy interesados. ¿Significa 

esto que nunca reflexionarán sobre los problemas que plantea la vida a los seres humanos, 

desde sus pasiones hasta sus costumbres? ¿Habrá que resignarse a vidas que se deslizan sobre 

la superficialidad? En su análisis sobre la enseñanza de la filosofía, Jorge Larrosa (2003) cita 

una reflexión de Valéry:  

Lo que puede reprocharse a la filosofía es que no sirva para nada, aunque hace pensar que 

puede servir para todo. De ahí que puedan concebirse dos modos de Reforma Filosófica: uno 

sería prevenir que no servirá para nada –y consistiría en conducirla hacia el estado de un arte 

dándole todas las libertades formales-; el otro sería, por el contrario, presionarla para que sea 

utilizable e intentar que lo sea buscando las condiciones.  

Las condiciones a las que alude el poeta, ¿habrá que buscarlas en los programas 

escolares? ¿en los docentes? ¿en los filósofos? ¿o fuera del espacio educativo formal? Quizá 

más que separar a la filosofía popular o “callejera” de la universitaria, habría que aceptar la 

existencia de las muchas filosofías. Esta actividad inicia con el pensamiento, cuando uno le 

plantea preguntas a la realidad que posiblemente sean elementales, pero que tienen sentido -

incluso urgencia- para quien las formula. Cuando estas preguntas se alejan del sentido común 

y se convierten en una actividad crítica, se está haciendo filosofía. (Gramsci, 1975, pp. 14-

42)  

Las fronteras entre la filosofía profesional y la popular suelen ser trazadas desde dos 

orillas, que se han definido de manera más o menos reciente: por un lado, los claustros de 

profesores, quienes seleccionan y distinguen lo valioso de lo que, desde su punto de vista -

enriquecido por su conocimiento de la historia de la filosofía-, no es original, bien sustentado, 

bien comunicado. Son textos que se discuten en congresos con colegas y se enseñan en las 

aulas. De ahí surgen problemas inéditos y respuestas novedosas. Desde la otra orilla, filósofos 

y no filósofos, trazan sus propias guías para determinar qué vale la pena leer, qué es 

comprensible, qué textos les aportan algo nuevo, qué resulta pertinente para entender su vida. 

Y entre estos incluyen pensamientos no sólo de filósofos, sino también textos de escritores, 

psicólogos, sociólogos, elementos diversos que forman parte de la cultura popular y que 

ayudan a la reflexión. Autores que, como Gunther Anders, cuestionan el encierro de la 

filosofía:  

Me parecía que escribir textos sobre moral que sólo pudieran leer y entender los colegas 

universitarios carecía de sentido, era grotesco, incluso inmoral. Tan sin sentido como si un 

panadero sólo hiciera pan para otros panaderos. (2001, citado en Vinolo, 2023)  

 

 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

7 
 

2. ¿La filosofía puede ser enseñada?  

 

El desinterés generalizado por la filosofía ha generado cuestionamientos tanto a nivel del aula 

como en la academia. Las preguntas que aluden a si la filosofía se puede enseñar -o qué de 

ella- y cómo, ha provocado discusiones en las que se juegan perspectivas diversas. 

Mencionaremos algunas:  

La discusión sobre los contenidos se basa en una pregunta: ¿Enseñar historia de la 

filosofía es enseñar filosofía? Hegel responde afirmativamente y fundamenta su postura 

ridiculizando a aquellos que minimizan su importancia:  

Según la obsesión moderna, especialmente de la Pedagogía, no se ha de instruir 

tanto en el contenido filosófico, cuanto se ha de aprender a filosofar sin contenido; 

esto significa más o menos que se debe viajar y siempre viajar sin llegar a conocer 

las ciudades, los ríos, los países, los hombres, etc. (citado en Gómez, 2003, p. 12)  

 

En oposición a quienes consideran que dar prioridad a los contenidos convierte a la filosofía 

en una práctica memorística, aquellos que se alinean en la defensa de los contenidos declaran 

que la materia prima de la práctica filosófica es la historia de la filosofía, de los sistemas 

filosóficos y de los problemas filosóficos que los constituyeron. Se trata, pues, de la enseñanza 

de la filosofía como transmisión de archivo, una herencia que el profesor, guardián de la 

cultura, lega a sus alumnos. El acento está puesto en la enseñanza.  

Otra discusión versa sobre la práctica: si filosofar se refiere al uso libre de la razón, ése es el 

ejercicio que se requiere. El referente es Kant, quien advertía a sus alumnos:  

No se aprende la filosofía, no se puede aprender más que a filosofar […] es decir, a 

ejercitar el talento de la razón siguiendo sus principios generales en ciertos ensayos 

existentes, pero siempre salvando el derecho de la razón a examinar esos principios en 

sus propias fuentes y a refrendarlos o rechazarlos. (Kant, 1988, pp. 650-651).  

 

Para algunos docentes, esta práctica supone desarrollar en los estudiantes habilidades lógico-

argumentativas y comunicativas, para otros, ejercitarlos en la reflexión sobre problemas, ya 

sean clásicos o cotidianos. Otros hablan de educar la capacidad de juzgar y otros más de la 

construcción colectiva de problemas filosóficos. En todos los casos, parece haber la intención 

de desarrollar una competencia o, como diría Rancière (2007, p. 9), de forzar una capacidad 

a reconocerse.  



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

8 
 

Una postura distinta se centra en la actitud: enseñar la mirada aguda, cuestionadora, 

problematizadora de los fundamentos, que internaliza la interrogación “¿por qué?” y que no 

se satisface con las respuestas existentes. Cuando la insatisfacción se vuelve propia, se está 

empezando a filosofar (Cerletti, 2004). En ese sentido, los docentes intentan promover un 

cierto inconformismo con el pensamiento común problematizando allí donde los alumnos sólo 

ven evidencias. Los problemas son presentados por los maestros -tomados de la tradición 

filosófica o de la actualidad- o por los estudiantes, a partir de sus experiencias cotidianas.  

Algunos autores, siguiendo a Lyotard, afirman que, si no hay un saber delimitado, ni 

un canon filosófico, ni nada que se pueda enseñar en eso que llamamos “la filosofía”, por lo 

menos hay dudas y búsquedas, de los docentes y los filósofos, hay deseo y movimiento. Lo 

único que queda, entonces, es enseñar a desear (Montiel, 2011). La pregunta es si esto es 

posible y cómo: ¿Se puede enseñar, modelar, despertar, contagiar el deseo?  

No hay duda de que en la filosofía hay un deseo presente “porque en filosofía -apunta 

Lyotard - hay philein, amar, estar enamorado, desear”. Y ese deseo no es deseo de algo 

completamente ajeno: “Lo otro [el objeto deseado] está presente en quien desea, y lo está en 

forma de ausencia. Quien desea ya tiene lo que le falta, de otro modo no lo desearía, y no lo 

tiene, no lo conoce, puesto que de otro modo tampoco lo desearía” (1989, p.80). Y es el 

movimiento del deseo el que hace aparecer el supuesto objeto como algo que ya está ahí sin 

estar, y el supuesto sujeto como algo que tiene necesidad del otro para complementarse. 

Filosofar, es dejarse llevar por el deseo, pero recogiéndolo, y esta recogida corre pareja con la 

palabra.  

¿Y cómo se enseña el deseo? Barthes propone el método del “maternaje”, que toma 

como modelo la crianza de los niños, uno de los lugares fundamentales para acceder a la cultura 

y la sociedad: la madre no enseña el caminar al hijo -no se lo explica-, ni lo modela caminando 

delante de él; lo que hace es animar, sostener, demandar y apoyar el caminar del niño: si el 

niño camina hacia ella, es porque el deseo de la madre de que el niño camine encuentra un eco 

en el deseo del niño de caminar hacia la madre (Gómez, 2003). La labor del docente desde esta 

perspectiva parece ser de acompañamiento.  

En cambio, para Grau se trata de modelar: “Este enseñar el deseo pasa por la seducción 

de que seamos capaces, de que el cuerpo hable y dé señas en su entusiasmo por pensar. Enseñar 

el deseo por la filosofía es mostrar al otro nuestro propio deseo...” (2009, p. 102). ¿Deseo de 

qué? De ser quienes somos capaces de ser, de convertirnos en los que podemos ser.  

Si por un lado tenemos o podemos tener el deseo de entender el mundo, de conocernos 

a nosotros mismos, y por otro lado estamos hablando de una actividad ya existente en nosotros 

que sólo requiere práctica y rigor, ¿por qué se mantiene la filosofía fuera del alcance de la 

mayoría de las personas?  



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

9 
 

3. ¿Filosofía de café? 

 

Quizás ha llegado el momento no sólo de preguntarse por las formas de transmisión de la 

filosofía sino también por los espacios. ¿Por qué limitarse a las aulas? Han surgido numerosas 

alternativas, presenciales y virtuales, para la transmisión de cualquier contenido, ¿habría que 

descalificarlas en su totalidad? ¿Sólo podemos aceptar la figura “Docente frente a un grupo 

de estudiantes en un espacio cerrado”?  

En este contexto de cuestionamientos sobre la enseñanza de la filosofía, surgen 

iniciativas para hacer filosofía en diversos espacios de la ciudad que escapan al control de las 

autoridades educativas y que se han venido multiplicando, como muestra el libro La Filosofía. 

Una escuela de la libertad, publicado por la UNESCO en 2007 -en español en 2011- con 

colaboraciones de investigadores, profesores y consejeros filosóficos en varios países. El libro 

presenta una mirada panorámica de la situación de la enseñanza de la filosofía en los distintos 

niveles escolares y termina con “Otros caminos para descubrir la filosofía: la filosofía en la 

polis”, capítulo que incluye la pluralidad de las prácticas filosóficas en la actualidad. Las 

razones por las que la gente acude a estas actividades no es necesariamente aprender filosofía 

sino, como muestra la autora, puede ser un interés por lo cultural, lo político o lo espiritual, 

por atender inquietudes existenciales o la búsqueda de un espacio terapéutico informal, o 

incluso por el deseo de relacionarse con otras personas.  

Desde la última década del siglo XX, cuando Marc Sautet (1995) popularizó los cafés 

filosóficos, la filosofía empezó a intervenir diversos espacios: la calle, la cárcel, el hospital, 

el cine, la biblioteca, con personas desempleadas o de la tercera edad, con niños… La 

pretensión no es sustituir la filosofía académica, su fin es más modesto, quizás entrenar a las 

personas en una actividad que desarrollan cotidianamente: pensar, analizar el mundo, 

problematizarlo. No conformarse con el sentido común, con análisis express, o con lo que 

otros han pensado, no renunciar a las preguntas más importantes por la falta de espacios para 

pensar con otros. ¿Cuál es la novedad de esta propuesta? No centrarse en textos ni en autores, 

no ofrecer la verdad, acercar la reflexión a la vida cotidiana, poner la ética por encima de la 

moral y propiciar el debate.  

Los cafés -como establecimientos- son un espacio propicio para la actividad filosófica, 

pues se sitúan a mitad de camino entre lo privado y lo público, y abren un paréntesis en el 

ajetreo de la vida cotidiana; son tentadores porque ofrecen un mundo nuevo, distinto al trabajo 

y al hogar, en el que se puede socializar con conocidos y desconocidos, conversar y discutir 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

10 
 

con ellos o, por lo menos, tomar una buena taza de café.  

Además,  

El café se ampara en numerosísimas reflexiones sobre su condición de espacio de 

tertulia, en la misma tradición de lugares públicos de debate ciudadano a los que, en 

cierto modo, viene a relevar como institución que se sabe como tal sin necesidad de 

constituirse formalmente. (Martí Monterde p 197)  

Es una especie de plaza pública reservada, bajo techo, con asientos cómodos e interlocutores 

dispuestos a iniciar una conversación, un análisis o una polémica. Afuera quedan los 

pendientes y las prisas; en el café el tiempo se detiene y se vuelve placentero. Un círculo de 

sillas alrededor de unas cuantas mesas, un animador y algunos cafepensadores-espontáneos o 

habitués- bastan para convertirlo en un café filosófico,  

sin necesidad de que los participantes digan su nombre o profesión: están reunidos para 

participar en la conversación, para escuchar y escucharse.  

Los cafés filosóficos forman parte de la ciudad educadora: están abiertos al público y 

constituyen un hito en la práctica filosófica, pues su propósito es hacer filosofía “de café”, es 

decir, filosofar con personas dispuestas a detenerse un rato para pensar, cuestionar y dialogar 

sobre temas que les interesan con cierto rigor, apegándose a reglas simples: se pide turno para 

hablar, tienen prioridad quienes no han participado, las intervenciones deben ser breves y 

respetuosas. En este espacio democrático -pues el establecimiento no “selecciona” a la 

clientela-, el animador no se presenta como autoridad, pues no pretende poseer la verdad, ni 

siquiera dar respuestas. Su función es animar a los cafepensadores, provocarlos con preguntas 

para que deseen expresar sus opiniones con el fin de que cada uno vaya aprendiendo de su 

propia elaboración intelectual y de la confrontación de sus ideas con las de los demás.  

Algunos van a escuchar, otros a ser escuchados, algunos se preparan e investigan; la 

mayoría van a aprender sobre una pregunta que les atrajo, pero hay quienes asisten sin 

preguntar por el tema, que frecuentemente se elige entre todos, con anticipación. Es común 

que un cafepensador cite a un autor o alguna película, referencias legítimas en el contexto del 

café. Aquellos que iban a escuchar una clase salen frustrados, pero a menudo regresan. 

Algunos tienen que aprender a controlar sus ímpetus y cooperar para mantener el ambiente 

cordial, mismo que constituye la condición de posibilidad del café.  

Si bien el animador no puede garantizar el éxito de un café, tiene que crear un clima 

favorable al intercambio y al descubrimiento. Si se muestra humilde en cuanto a sus opiniones 

y conocimientos, probablemente contagiará esa forma de hablar sin pretensiones y, además, 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

11 
 

animará a aquellos que se sienten inhibidos porque no están seguros de lo que van a decir. Si 

tiene sentido del humor, el ambiente será más relajado y la gente se relacionará con más 

facilidad. Si sus preguntas son buenas -en el doble sentido de “dar en el blanco” de los 

intereses de los cafepensadores y de generar reflexiones poco comunes- mantendrá el interés 

de los participantes.  

En todos los casos se enfrentará a expectativas diversas: algunos prefieren que el 

debate se mantenga fiel al tema acordado, mientras que a otros les gusta que los guíen las 

participaciones. Algunos lamentarán que se profundice en un tema y otros, que se navegue en 

la superficie. Más de uno preferiría una exposición del animador y muchos más tener el 

micrófono con más frecuencia. A veces se utiliza un lenguaje riguroso, en otros casos es más 

vago. Hacia el final de la sesión, algunos agradecen las conclusiones o la síntesis, otros 

prefieren llevarse las preguntas abiertas. Hay académicos que consideran que en un café solo 

se vierten opiniones, afirmaciones no fundamentadas. En este sentido, coincidimos con 

Rancière cuando afirma:  

Les concedemos que una opinión no es una verdad. Pero es eso lo que nos 

interesa: quién no conoce la verdad la busca, y hay muchos encuentros que se pueden 

hacer en este viaje. El único error sería tomar nuestras opiniones por verdades. (2007, 

p. 28)  

 

Los retos son muchos: convocar, motivar a los asistentes a elegir los temas y a dialogar, 

establecer un clima de respeto y cordialidad que estimule la participación, provocar y sostener 

un debate de calidad, dar coherencia al entramado que se va formando, promover una actitud 

de escucha, entender lo que cada uno ―con su estilo propio― quiere comunicar, acompañarlo 

para que profundice en sus ideas y mantener el humor. Más que tratar de enseñar algo, la idea 

es ayudar a los cafepensadores a descubrir cómo es el mundo cuando lo problematizamos.  

Una de las bellezas del café filosófico es que no hay más objetivo que pasar un buen 

rato, acercarse a un problema, beneficiarse del “préstamo de cerebros”. Esto no significa que 

el animador pueda darse el lujo de no preparar los temas, formular las preguntas de antemano, 

conocer perspectivas de distintos autores, quizá buscar materiales.  

Los dos principios bajo los cuales se anima un café filosófico son la hospitalidad y la 

democracia, entendida como la posibilidad de que cada uno se exprese libremente y de que 

todos tengan el mismo acceso a la palabra. No existe un desarrollo “modelo” de un café -al 

menos no como lo concebimos en el proyecto de Filosofía en la ciudad-, cada uno tiene su 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

12 
 

propia dinámica que depende de la conformación del grupo -edades, género, profesiones, 

personalidad…-, del interés que tengan en el tema o logre despertar el animador, de si alguna 

afirmación los hizo sentirse vulnerables, del cansancio, de las llamadas telefónicas que 

distraigan, de si el animador se siente intimidado por la conducta de un cafepensador, del 

cansancio… Los factores que inciden en la dinámica de un café son innumerables. Sin 

embargo, el café filosófico parece otorgar a los asistentes un permiso para pensar, y esto los 

orienta hacia un filosofar desligado de los grandes autores de la historia de la filosofía. Se 

parte de que cada uno puede pensar de manera autónoma y por sí mismo. (Galzine, pp. 45-

72) En suma el café es:  

Un lugar divertido y acogedor, un lugar donde puede desarrollarse el pensamiento 

crítico y constructivo en un espíritu de expresión justa, un lugar donde los ciudadanos 

pueden adquirir sabiduría; en resumen, un lugar de suave resistencia a la regresión 

oscurantista y a toda la violencia de nuestro tiempo. Un lugar divertido y acogedor, un 

lugar donde puede desarrollarse el pensamiento crítico y constructivo en un espíritu 

de expresión justa, un lugar donde los ciudadanos pueden adquirir sabiduría; en 

resumen, un lugar de suave resistencia a la regresión oscurantista y a toda la violencia 

de nuestro tiempo. (Nonnenmacher, 2007).  

4. El proyecto “Filosofía en la ciudad” 

 

Iniciamos este proyecto en 2016 en la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad 

Nacional Autónoma de México con un seminario dirigido en un principio a estudiantes de 

Filosofía y Pedagogía. Recorrimos diversas avenidas: empezamos por analizar libros de 

autoayuda para identificar lo que distingue nuestra actividad de los materiales enfocados a la 

superación personal y al mercado. Leímos textos de filósofos contemporáneos escritos en un 

lenguaje “para todo público”. Asimismo, revisamos las propuestas para hacer filosofía fuera 

de las aulas. Lo más importante, sin duda, fue la práctica, que se convirtió en el centro del 

seminario: realizamos constantemente cafés filosóficos entre nosotros, en los que el animador 

en turno recibía la crítica respetuosa del resto del equipo. Retomaríamos esta práctica de 

retroalimentación durante la pandemia, como un ejercicio posterior a los cafés virtuales. Esto 

significó, por supuesto, para cada uno de nosotros, trabajar con la tolerancia a la frustración.  

Al año de la constitución del seminario, organizamos un encuentro (Sophía la callejera)6 

en el que animamos diez cafés con temáticas diversas, además de algunas charlas y talleres. 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

13 
 

A pesar de estar en un espacio académico, la poca formalidad de los cafés, la horizontalidad 

de los mismos y la dinámica permitieron, por un lado, legitimar nuestro proyecto y, por el 

otro, reflexionar sobre nuestra experiencia con personas ajenas al grupo.  

¿Qué hacemos en los cafés filosóficos? ¿Cómo motivamos la participación de los 

asistentes? ¿Cómo logramos que nadie se apropie de la palabra? Y nosotros mismos, ¿cómo 

aprender a escuchar a los demás? ¿Qué tipo de preguntas provocan la discusión? ¿Cómo 

relacionar las ideas filosóficas con la vida cotidiana? ¿Cómo renunciar al poder que suponen 

la mayoría de las iniciativas educativas? ¿Cómo logramos mantener abierta la reflexión de 

manera que ninguna conclusión se imponga?  

La respuesta a estas preguntas se fue construyendo a lo largo del seminario y de las 

oportunidades ocasionales que se presentaban para hacer cafés filosóficos en el espacio 

público: librerías, bibliotecas, plazas, instituciones del gobierno y, por supuesto, cafés. Quizá 

uno de los mayores retos fue conseguir los espacios, pero poco a poco, amparados en la magia 

de la palabra “filosofía”, los fuimos obteniendo. Empezamos a trabajar una modalidad de 

reflexión filosófica en la que se involucran varios de los miembros del equipo: la filosofía con 

niños.  

Lentamente se fueron abriendo espacios para trabajar: con la inquietud de llevar la 

filosofía a barrios marginados, hicimos, en 2018, un acuerdo con el programa PILARES 

(Puntos de Innovación, Libertad, Arte, Educación y Saberes)8 por el que integrantes del 

equipo entraron a trabajar ahí para hacer cafés filosóficos. Asimismo, dimos un diplomado 

para sus maestros de filosofía. Simultáneamente iniciamos en la Facultad un taller -el Filolab- 

para los estudiantes interesados, ya sea que quisieran integrarse al equipo o trabajar por su 

cuenta.  

Un día, nos sorprendió la pandemia. Después de la impresión inicial, y a pesar de la 

incertidumbre que trajo consigo, decidimos continuar nuestra tarea a través de la plataforma 

Zoom. A lo largo de tres años, realizamos cafés filosóficos tres veces por semana, además de 

los maratones de cafés filosóficos que duraban alrededor de 8 a 10 horas. Cualquier pretexto 

era bueno: el día del amor y la amistad, el día del orgullo gay, el día mundial de la filosofía 

(Black Mirror, 2022). No diremos que la pandemia trajo consigo beneficios, pero durante el 

tiempo en que tuvieron lugar los cafés por zoom y la retroalimentación posterior, los 

integrantes del equipo pudimos ejercitarnos, revisar nuestras debilidades y observar a los 

compañeros para aprender nuevas estrategias. Asimismo, organizamos en forma virtual el 

primer coloquio internacional “Pensar fuera de las aulas: Filosofía En La Ciudad” con 

investigadores de distintos países.  

En 2018 nos convertimos en un proyecto de investigación de la Facultad de Filosofía 

y Letras, lo cual nos abrió las puertas a varias instituciones. Una de ellas es la Biblioteca 

Vasconcelos, la más grande de la ciudad, donde actualmente se dan cafés filosóficos 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

14 
 

semanales. Además, tenemos otros espacios, como dos Centros de Atención y Desarrollo al 

Adulto Mayor, bibliotecas infantiles y algunas cafeterías. Realizamos cafés filosóficos de 

manera semanal en 16 espacios fijos, y en congresos y ferias de libros. El año pasado el equipo 

de Filosofía en la ciudad realizó más de 700 cafés filosóficos y talleres de filosofía con niños.  

Varios de los integrantes del equipo están haciendo sus tesis de licenciatura dentro del 

proyecto con temas diversos: un manual para animadores de cafés filosóficos, una tesis de 

psicología sobre el diálogo socrático, una memoria informe, una evaluación sobre la 

incidencia de los cafés filosóficos en los cafepensadores, y otras sobre filosofía con niños. 

Otros han publicado artículos académicos relacionados con el proyecto y han presentado 

ponencias en congresos internacionales.  

Tenemos dos publicaciones: el libro “Pensar fuera de la escuela: filosofía en la 

ciudad” derivado del coloquio, y el manual “Animación de cafés filosóficos”.  

A modo de conclusión 
 

 

Esta es, a grandes rasgos, la historia del proyecto. El equipo se reúne semanalmente para 

presentar propuestas, dar seguimiento a los proyectos particulares, exponer dudas y 

reflexionar sobre ellas. Quizá una de las cosas más interesantes sean los logros difíciles de 

medir, por ejemplo, la cohesión del grupo y el ambiente amistoso y solidario que lo ha 

caracterizado: por un lado, un gran respeto a las personas y a sus posturas, por el otro una 

gran cooperación entre los integrantes ya sea para preparar cafés o para apoyarse en la 

realización de sus tesis. Creo que este es uno de los mayores logros y una de las razones por 

la cual constantemente se integran nuevos miembros al equipo.  

 

 

 

 

 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

15 
 

Referencias bibliográficas  

Cerletti, A. (2005). Enseñar filosofía: de la pregunta filosófica a la propuesta metodológica. 

Revista Sul Americana de Filosofía e Educacao, n. 3. Recuperado de www.periodicos.unb.br.  

Galzine, V. (2001). Le café-philo: lieu de formation?, Memoria de ciencias de la educación, 

Université Montpellier 3.  

Gramsci, A. (1975). Materialismo histórico y la filosofía de Benedetto Croce, México, Juan 

Pablos.  

Grau, O. (2009). Otra vez el deseo. Para pensar la enseñanza de la filosofía”. Revista de 

filosofía, 65. Recuperado de  

https://dx.doi.org/10.4067/S0718-43602009000100006  

Kant, E. (1988). Crítica de la razón pura, A838/B866, Madrid, Alfaguara.  

Larrosa, J. Sobre la enseñanza de la filosofía (Elogio y repulsa en tiempos de crisis) 

Recuperado de http://biblio.fcedu.uner.edu.ar/derecha/novedades/pdf/19781.pdf  

Lyotard, J.F. (1989). ¿Por qué filosofar? Cuatro conferencias, Barcelona, Paidós/I.C.E. - 

U.A.B.  

Maulini. O. (1998), La question: un universel mal partagé. L’éducateur, 7, pp.13-20, h 

Recuperado de  

http://www.unige.ch/fapse/SSE/teachers/maulini/these03.html.  

Montiel, F. (abril de 2011). El deseo, una mirada sobre la enseñanza de la filosofía, ponencia 

presentada en las Jornadas de investigación en Filosofía, La Plata, 27 - 29 de abril de 2011. 

Recuperado de  

http://sedici.unlp.edu.ar/bitstream/handle/10915/35668/  

Martí Monterde, A. (2007). Poética del café, un espacio de la modernidad literaria europea. 

Barcelona: Editorial Anagrama.  

Nonnenmacher, G. (2007) A quoi servent les cafés philo? Recuperado de 

https://diotime.lafabriquephilosophique.be/numeros/043/002/  

Rancière, J. (2007). El maestro ignorante : cinco lecciones sobre la emancipación 

intelectual. Buenos Aires, Libros del Zorzal.  

Sautet, M. (1995) Un café pour Sócrates. Paris. Robert Laffont.  

TOZZI, Michel: “Le café-philo: quelle responsabilité pour la philosophie?”, 2001 

Recuperado de: www.pratiquesphilo.free.fr/contribu/contrib02.htm  

UNESCO (2011) La Filosofía. Una escuela de la libertad, México, UNESCO-UAM-I.  

Vargas Lozano, G. (2013).  

Vinolo, S. 2023. Fronteras de la filosofía: Pensar al margen de las instituciones. Recuperado 

de:  

https://revistas.ucr.ac.cr/index.php/pensamiento-actual/article/view/55186 17 

https://revistas.ucr.ac.cr/index.php/pensamiento-actual/article/view/55186%2017

