
 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

53 
 

DOI: 10.38128/cienciayfilosofa.v10i11.70  

Artículo académico  

 

Dilemas en el café filosófico: 

entre la apertura y la conclusión del método 

Dilemmas in the philosophical coffee : 

between the opening and the conclusion of the method 

Dilemas no Café Filosófico: 

Entre a Abertura e a Conclusão do Método 

 

Jesús Elí García Martínez. 
 ID. 0009-0004-9088-0220  

 

Universidad Autónoma de la Ciudad de México, Facultad de Humanidades, CDMX, México. 

Email: jesusegm97@gmail.com  

 

Resumen  

El café filosófico es una práctica filosófica definida por un modo particular de proceder, un 

encuentro de dos o más personas que buscan indagar en alguna idea, concepto o pregunta en 

particular. Siguiendo el ejemplo del diálogo socrático, tiene lugar, sobre todo, en un espacio 

público, contrapuesto a la idea del espacio privado, particular y exclusivo de otros lugares donde 

se hace filosofía. Lo que aquí se plantea es disertar sobre los problemas que conlleva la actividad 

realizada en los cafés filosóficos, la diversidad de maneras de proceder, la complejidad y riqueza 

de dichas prácticas filosóficas, esto ha llevado a plantear la pregunta acerca de cómo se diseña 

los cafés (y prácticas) filosóficos. La propuesta de esta investigación consiste en explorar la 

definición misma de la práctica a través de tres nudos dilemáticos: los objetivos del café 

filosófico, el estatuto del método de la propia práctica y la situación del animador del café 

filosófico. Se concluye que es a través de las tensiones entre las posturas y tensiones de los 

participantes las que generan la riqueza que ofrece el espacio del café filosófico, se muestran la 

tensión entre apertura y cierre del método, lo que enriquece el diálogo y evita el dogmatismo. 

Además, evidencian que los objetivos no siempre son definidos, pues la pregunta funciona más 

como detonante que como búsqueda de respuestas finales. El papel del animador se convierte 

en un dilema: estar fuera como moderador o dentro como participante activo, lo que transforma 

la dinámica.  

Palabras Clave: dilema, método, prácticas filosóficas, filosofar, Café filosófico.  



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

54 
 

 
Abstract 

The philosophical café is a philosophical practice defined by a particular way of proceeding, a 

meeting of two or more people who seek to explore a specific idea, concept, or question. 

Following the example of Socratic dialogue, it takes place primarily in a public space, in 

contrast to the private, particular, and exclusive space of other places where philosophy is 

practiced. This paper aims to discuss the problems inherent in the activities carried out in 

philosophical cafés, the diversity of approaches, and the complexity and richness of these 

philosophical practices. This has led to the question of how philosophical cafés (and practices) 

are designed. This research proposes to explore the very definition of the practice through three 

key dilemmas: the objectives of the philosophical café, the status of the method of the practice 

itself, and the role of the facilitator of the philosophical café. It is concluded that the richness 

of the philosophical café space arises from the tensions between the participants' positions and 

perspectives. The tension between openness and closure inherent in the method is evident, 

enriching the dialogue and preventing dogmatism. Furthermore, it is shown that objectives are 

not always clearly defined, as the question functions more as a catalyst than as a search for 

definitive answers. The facilitator's role becomes a dilemma: whether to remain outside as a 

moderator or inside as an active participant, which transforms the dynamics. 

Keywords: dilemma, method, philosophical practices, philosophizing, philosophical café. 

 

Resumo 

O café filosófico é uma prática filosófica definida por uma forma particular de proceder: um 

encontro de duas ou mais pessoas que buscam explorar uma ideia, conceito ou questão 

específica. Seguindo o exemplo do diálogo socrático, ele ocorre principalmente em um espaço 

público, em contraste com o espaço privado, particular e exclusivo de outros locais onde a 

filosofia é praticada. Este artigo visa discutir os problemas inerentes às atividades realizadas 

em cafés filosóficos, a diversidade de abordagens e a complexidade e riqueza dessas práticas 

filosóficas. Isso levou à questão de como os cafés filosóficos (e as práticas) são concebidos. 

Esta pesquisa propõe explorar a própria definição da prática por meio de três dilemas principais: 

os objetivos do café filosófico, o status do método da prática em si e o papel do facilitador do 

café filosófico. Conclui-se que a riqueza do espaço do café filosófico surge das tensões entre as 

posições e perspectivas dos participantes. A tensão entre abertura e fechamento inerente ao 

método é evidente, enriquecendo o diálogo e prevenindo o dogmatismo. Além disso, 

demonstra-se que os objetivos nem sempre são claramente definidos, uma vez que a questão 

funciona mais como um catalisador do que como uma busca por respostas definitivas. O papel 

do facilitador torna-se um dilema: permanecer de fora como moderador ou de dentro como 

participante ativo, o que transforma a dinâmica. 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

55 
 

Palavras-chave: dilema, método, práticas filosóficas, filosofar, café filosófico. 

 

 

Recepción: 06 julio 2023  

Aprobación: 31 julio 2023  

Publicación: 07 agosto 2023  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

56 
 

Introducción 

La investigación se dividió en cuatro momentos. En el primero se aportan elementos teóricos 

para enriquecer la definición de café filosófico desde un horizonte de la práctica filosófica; en 

un segundo momento se desarrolla la paradoja acerca de los objetivos didácticos de los cafés 

filosóficos; en un tercer momento se discute si la metodología de los cafés filosóficos debe ser 

cerrada o abierta en lo referente a las intervenciones y en el cuarto momento se plantea las 

libertades, restricciones y creatividad del animador de los cafés filosóficos. Se concluye que es 

a través de las tensiones entre las posturas y tensiones de los participantes las que generan la 

riqueza que puede ofrecer el espacio del café filosófico.  

 

Sobre la situación de la filosofía en nuestro contexto mexicano 

 

No podemos continuar la discusión sin tomar en cuenta nuestro propio horizonte de 

comprensión en el cual nos encontramos parados y desde el cual nos fue heredada una tradición. 

La filosofía bebe y reconoce las diversas tradiciones que la componen, muchas de las cuales 

tienen cuna en el Viejo Mundo, desde la filosofía antigua hasta las tradiciones académicas 

heredadas a México a través del colonialismo europeo, tales como la escolástica en la Nueva 

España, el liberalismo del momento de independencia y el positivismo del periodo porfirista 

(Pereda, 2009, p.89).  

En México la filosofía se ha encaminado a preguntarse por su origen y naturaleza, reconociendo 

la condición mestiza de ser herederos de las tradiciones filosóficas europeas, a través de la 

influencia española, y la devastación, olvido y resistencia de las formas de pensamientos 

originarios del continente, sincretizados en una forma única de mentalidad llamada 

pensamiento latinoamericano, el cual utiliza las categorías filosóficas, extrañas y de tierras 

lejanas, para indagar la realidad propia de América (Zea, 1978, p. 16).  

Es en este intento de encontrar las características del propio pensar latinoamericano que en 

México se derivó, a partir de la reconstrucción de la nación posterior a la revolución mexicana, 

en ver en la filosofía una oportunidad de formación de las juventudes y las élites intelectuales, 

apuntando hacia las proyecciones políticas de construir una unidad del sentido de la nación. Es 

de esta manera que el proyecto educativo de la nación vio en la Universidad Nacional 

Autónoma de México la punta de lanza que creará un nicho fecundo para el libre pensamiento, 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

57 
 

logrado a través de reformas educativas y la profesionalización de la filosofía misma.  

La situación de la filosofía en México es cambiante con el acontecer de la historia: alimentada 

por un flujo de refugiados intelectuales provenientes de la derrota de la república Española y la 

imposición de la dictadura franquista en la década de los 30’s, pronto florecieron posturas 

filosóficas propiamente “nacionales-locales”, tales como el mexicanismo-latinoamericanismo 

del grupo Hiperión, formado por alumnos y maestros de la Universidad Nacional Autónoma de 

México, siendo Leopoldo Zea Emilio Uranga, Ricardo Guerra, Joaquín Sánchez MacGregor, 

Jorge Portilla, Luis Villoro, Fausto Vega sus principales integrantes y exponentes, 

influenciando a pensadores por toda América Latina. Otras tradiciones, como el marxismo y la 

filosofía analítica, también tuvieron cabida en el campo intelectual mexicano (Pereda, 2009, 

pp. 91-97).  

¿Cuál es el clima actual de la filosofía en México? Difícil elaborar una pregunta concisa. A 

partir de la intromisión de los modelos neoliberales y las políticas usurpadoras de los gobiernos 

priistas a partir de la segunda mitad del siglo XX afectaron también el estatuto de la filosofía 

en la nación. Desde cambios en los planes de estudio hasta el intento de la desaparición de 

materias de filosofía en escuelas de nivel medio superior (Bachilleratos y preparatorias) y en 

nivel superior (como el intento de desaparición de la licenciatura en filosofía en la Universidad 

Autónoma de México por parte del rector Francisco Barnés de Castro), la filosofía ha subido 

reveses que la colocan supeditada a los intereses particulares de quienes gestionan la nación, 

desde instrumentalizar para justificar estados de facto y decisiones totalitarias que desgarraron 

al país, como relegarla al olvido y a ver en ella un “sin-sentido” teorético, perdida para siempre 

en sus discusiones bizantinas y alejada de toda posibilidad real de transformación y crítica 

(Vargas, 2010, pp. 396-401). Es desde este clima de pesimismo donde encontramos en la 

filosofía aplicada la oportunidad de cuestionar el estatuto mismo de la filosofía como se ha 

entendido en nuestro país, una filosofía inerte y estéril en la dimensión de lo real, hacia una 

filosofía viva y crítica de la existencia misma de quien se interroga, empezando por proponer 

nuevas formas de hacer filosofía.  

1. ¿Qué es un café filosófico? 

 

Las formas de hacer un café filosófico son amplias y diversas como las personas que los 

animan y quienes asisten a ellos. Sin embargo, todas responden bajo el mismo nombre y  

tienen características que comparten para agruparse como prácticas (casi) idénticas. Nacieron 

como concepto popular en 1992 en la Ciudad de París, Francia, a través de la figura del profesor 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

58 
 

Marc Sautet y desde entonces (aunque no exclusivamente bajo esa primera forma de hacer cafés 

filosóficos) se popularizaron más allá de su origen. Para Pascal Hardy, un café filosófico es un 

debate organizado en un lugar público, destacando la cafetería (para el contexto francés) el 

espacio por excelencia. Su objetivo es establecer un intercambio filosófico en el transcurso del 

cual cada uno pueda hacer uso de la palabra. Introduce además otra noción: “trata entonces de 

inducir «momentos filosóficos», es decir, de pasar de la opinión al pensamiento, de esclarecer 

conceptos en común, de decodificar cuestiones de sentido, bajo la forma de una investigación 

colectiva en torno a un asunto” (Hardy, 2011). Para Hardy, hay una tarea muy clara que 

perseguir en este espacio: Se tratará de definir, distinguir, clarificar los conceptos necesarios 

para la reflexión, analizar sus relaciones, dilucidar las claves de la cuestión propuesta. Son estos 

objetivos hacia donde estará dirigido el café filosófico y una de las tareas principales del 

moderador/animador. Por otro lado, para Esther Charabati, el café filosófico es heredero de una 

larga tradición de la conversación y el diálogo, un espacio abierto a todo público/asistente para 

encontrarse y reflexionar desde el terreno común, la opinión y las experiencias para descubrir 

la complejidad de las cuestiones que se plantean ahí, más que la búsqueda por la verdad 

(Charabati, 2020, pp.73-76)  

Dos ideas sobre la misma actividad con dos sentidos que se tensan entre ellos: apertura y 

oclusión de la práctica, rigidez y flexibilidad contrapuestas como alternativas viables para cada 

posible café.  

Así pues, desde las diversas definiciones encontramos que los cafés filosóficos tienen diversos 

puntos de encuentro y digresión: el objetivo de la práctica filosófica, el rol o tareas del 

animador/facilitador (y la discusión propia de los alcances de este), las reglas operativas para 

alcanzar dicho objetivo y la estructura didáctica de las sesiones. No creemos que haya un único 

método o camino para realizar un café filosófico, también disgregamos de establecer objetivos 

únicos a los cafés filosóficos (que más que establecerlos sería indagar sobre su posibilidad de 

ser cumplido fácticamente y lo que implicaría para el grupo hacerlo); más que esto queremos 

problematizar sobre los dilemas presentes de la misma práctica para aperturar la discusión 

misma del cómo estamos haciendo filosofía y desde donde encontramos el sustento a nuestra 

praxis, ubicarnos dentro de nuestras prácticas para reflexionarlas.  

 

2. Definido o indefinido: la paradoja del objetivo 
 

 

Ante la cuestión, ¿qué hacemos aquí?, la primera pregunta que nos planteamos será para qué 

hacemos lo que hacemos. Los objetivos, o quizá las causas finales de la práctica definen a esta. 

En opiniones de los autores los cafés filosóficos pueden perseguir diferentes objetivos, pero 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

59 
 

resalta aquel que hace responde claramente el para que: el objetivo o finalidad filosófica, 

aquella cualidad que hace de alguna práctica o cuestión recibir el adjetivo de filosófico, 

entendiendo a ésta como la genuina búsqueda de la verdad, del desvelamiento de las cosas (o 

conceptos) a su verdad más evidente.  

La pretensión de la verdad como punto de nacimiento de cualquier cuestión que se involucre 

en el carácter de los filosófico es redundante, más no agota la cuestión, pues uno no se indaga 

simplemente sobre “la verdad” en amplio sentido, sino que tematiza e investiga en 

particularidades propias que convoquen e interesen al indagador de la verdad. Es por ello que 

este punto versa más que los diversos objetivos de la práctica misma, sobre una de las 

particularidades de esta: proponer una vía de indagación y reflexión mediante la propuesta de 

una pregunta problematizadora.  

Indicar el final es una manera de hacernos camino durante la interrogación y refutación de 

argumentos durante el café filosófico, saber hacia dónde va la conversación, o mínimo algún 

aspecto de sus derroteros son indispensables. Por esta razón se propone, ya sea desde la decisión 

del animador o por consenso democrático entre los cafés pensadores, temas de interés 

manifestados en la forma de una pregunta.  

¿Para qué preguntar? ¿Preguntamos para responder dicha pregunta, o es más un parteaguas, 

incluso una excusa para filosofar? ¿Hay alguna exigencia que cumplir cuando se pregunta en 

la filosofía? ¿Podemos preguntar sin buscar respuestas? El preguntar tiene sus formas, y es la 

forma filosófica de la indagación lo que Ángel Garrido-Maturano propone como preguntar 

genuino, donde la respuesta está en consonancia con la pregunta y a su servicio, abierto al 

fenómeno investigado y la comprensión de este a través de comprender el horizonte desde el 

que estamos parados para realizar dicha investigación (2006, pp. 7-9). Preguntar genuinamente 

es indagar y aperturarse a la complejidad de una respuesta que pueda satisfacer (aunque sea 

momentáneamente) la necesidad de saber. Quizá preguntarnos en un primer lugar es comenzar 

a iluminar desde nuestra ignorancia: no sé qué es eso, por eso pregunto. Preguntar lleva a más 

preguntas, y quizá es necesario perderse en la laberíntica conversación para encontrar MIS 

propias razones de mi indagación, ¿para qué me pregunto esto? ¿Qué relación tiene esto con mi 

vida? ¿Hay algún eco de mi experiencia que me lleva a valorar esta cuestión como más digna 

o merecedora de ser indagada?  

Incluso responder las preguntas planteadas, persiguiendo con mayor definición los objetivos 

del café, no se reduce a verdades subordinadas a campos específicos de formas de preguntar, 

sino que sobrepasa a la misma pregunta, excede a las intenciones de la formulación y abre un 

fértil campo sobre el que crece un diálogo. Responder una pregunta será siempre respuesta 

abierta, respuesta que se olvida, se desactualiza o pierde sentido, consecuencia de la existencia, 

y ante la cual solo nos queda volver a preguntarnos.  

No creemos reducir al absurdo cualquiera de los polos, ya sea la definición de los objetivos del 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

60 
 

café filosófico hacia la búsqueda específica de una verdad matizada por las preguntas abordadas 

o la indefinición; y apertura que hay en lanzar preguntas y esperar el eco de lo que provocan, 

independientemente de la intención del interrogador; sin embargo, encontramos que ambos 

extremos tienen sus propias razones para decir por qué se debería hacer de tal manera.  

Regresamos entonces al primer sentido de la finalidad filosófica del café: la búsqueda de la 

verdad, más esta no se muestra de forma unitaria y total, nos llegan solo partes de ella y cada 

pregunta apunta hacia una zona que falta por iluminar o necesita nuevamente ser revisada. 

¿Definimos que de la Verdad queremos conocer o dejamos la vía libre hacia cualquier parte de 

ella?  

3. Abierto o cerrado, la tensión del método 

 

La escena continúa: ya comenzamos nuestro ejercicio filosófico y determinamos los derroteros 

de la sesión. Ahora, ¿cómo proceder?  

El método es, por la definición etimológica más sencilla, el camino a seguir para alcanzar algún 

objetivo. Tenemos pues, que optar por una manera de hacerlo, y esta debe responder de la mejor 

forma a nuestro objetivo, la develación de la verdad. Qué camino tomar es y será el dilema que 

acompaña el inicio de una investigación. Elegir el adecuado tendrá que ver como dicho método 

proporciona las claves para profundizar y aprehender de una mejor manera el fenómeno 

abordado. Para la mayoría de los cafés filosóficos, la mayéutica o diálogo socrático es el método 

por excelencia para los cafés filosóficos. Hay una enorme discusión sobre el propio término, 

pero en nuestras palabras la mayéutica (que significa “hacer parir”, en este caso, hacer parir 

ideas) es el método socrático de interrogación que culmina en el descubrimiento de la propia 

ignorancia y en el nacimiento de las ideas en quien se interrogó, a partir del uso de su razón.  

Sin embargo, la forma de aplicar este método en el café filosófico variará, pues el animador o 

quien se encargue de interrogar a las opiniones emitidas y quien las plantee tendrá que 

preguntarse qué caminos abre dicha indagación.  

Como parte del propio método mayéutico, primero es necesario encontrarnos en una 

disposición adecuada para indagar por la verdad. Este primer momento, iniciado a través de la 

ironía socrática, corresponde a reconocer la propia ignorancia. La experiencia de dicho 

descubrimiento es caracterizada por la vergüenza, y es esta la que dispone la apertura a nuevas 

ideas y perspectivas, propicias para la investigación filosófica que involucra la segunda parte 

del método: la exhortación y la refutación de ideas (Mondolfo, 1996, pp. 40-47).  

Escuchar la palabra vergüenza en estos contextos modernos ha levantado numerosos diálogos 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

61 
 

sobre las dimensiones emocionales del café filosófico. Sin embargo, eso es tema de otros 

compañeros. Lo que nos interesa destacar de esta breve digresión sobre el método mayéutico 

son los requerimientos para hacerlo. No habla necesariamente de conocimientos y saberes 

previos, a nuestro parecer, sino de una disposición en la actitud de quien es interrogado, 

caracterizada en la filosofía antigua caracterizada por la vergüenza.  

He aquí la cuestión: ¿Todo aquel que participa del diálogo se encuentra en la disposición 

adecuada para indagar por la verdad?  

Evidentemente la respuesta es no. No solo de nuestra experiencia, pues también son notorios 

los personajes detractores y contestatarios de Sócrates que aparecen por todos los diálogos 

platónicos. Sin embargo, hay una diferencia en nuestra práctica: Todo aquel que acude a un 

café filosófico (o que diserta con Sócrates, queremos creer) lo hace por propia voluntad. En el 

acto volitivo de los asistentes del café encontramos la posibilidad de la apertura a la indagación 

mediante la interrogación y clima adecuado de la sesión.  

Más, ¿cómo hacerlo? No se puede comprobar, participante por participante, su disposición 

hacia la indagación. La experiencia emocional de la vergüenza, experiencia cargada de aspectos 

más negativos desde la visión moderna, puede ser muy agresiva para algunos de nosotros, 

además de que compartimos la creencia de que no es la única vía de acceso a dicha disposición. 

Tampoco se puede enfocar el café filosófico en aquel que conteste o razone de la “manera más 

adecuada” a los objetivos establecidos por el animador y su comunidad de indagación 

(cualesquiera y como quiera que sean estos). Ser amables o directos, provocar mediante la 

refutación y la problematización de las opiniones emitidas o relajar a través de observaciones 

‘jocosas’ de dicha idea, mostrar una perspectiva a través de algún ejemplo extraído de historia 

de la filosofía o utilizar ejemplos más cotidianos y del saber común; son estas algunas de las 

discrepancias que vemos en la práctica de los cafés filosóficos propios y de otros. Además, 

encontrarse con el otro desde un encuentro auténtico exige respeto, el respeto de permitir que 

ese otro sea tal como es en el encuentro conmigo. Es decir, no podemos aplicar tabula rasa y 

exigir lo mismo a cada participante, estar-con-el-otro es reconocer las diferencias y 

particularidades de quien participa conmigo, apreciando en sus opiniones y juicios emitidos una 

forma particular y única de ver el mundo que todos compartimos, reconociendo que, aunque 

pueda no ser del agrado de muchos, que hay verdad (aunque sea en cierto grado) en aquello que 

nos expresa.  

La naturaleza abierta y diversa del propio café filosófico nos coloca así frente al dilema del 

método del mismo: seguir de manera cerrada lo propuesto como “adecuado” para la indagación 

filosófica, manteniendo también la rigurosidad que demanda, o abrirnos a explorar las 

posibilidades para llegar al mismo lugar, que es llevar a cabo el ejercicio de indagación y 

reflexión grupal que conlleva a la experiencia misma del filosofar: el asombro.  

 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

62 
 

4. Dentro o fuera, sobre la situación del animador 

 

Por último, quisiéramos abrir la discusión sobre el papel de quien anima el café filosófico. A 

quien se dedica a estas prácticas es evidente que demanda implicación con la práctica y con la 

filosofía. No demanda grado académico o nivel mínimo de estudios en materias filosóficas, sino 

que va más allá de un requerimiento formativo. Exige a quienes hacemos prácticas filosóficas 

a abrazar aspectos más personales de la filosofía misma, tales como adoptar, en mayor o menor 

grado, una forma de vida inclinada hacia dar razón de lo que nos acontece, a revisar crítica y 

constantemente nuestras opiniones y juicios, a tener la sinceridad (y quizá humildad) suficiente 

para reconocer nuestra propia ignorancia y nuestros errores; así como la comprensión 

suficiente, no solo de los argumentos y opiniones que podamos escuchar durante el café 

filosófico, de los diversos individuos que participan de la sesión.  

Aunado a esto, el animador, como lo indica su nombre, será el encargado de suscitar los ánimos 

de los participantes para que el café prosiga hacia su meta. Se encargará de proponer las 

preguntas más adecuadas para ampliar el tema, o dará algún ejemplo para problematizar alguna 

idea. Indicará los turnos de habla y gestionará los tiempos de las participaciones. Exhortará a 

los participantes a respetar las reglas básicas de convivencia y dará cierre a la sesión cuando 

sea el momento.  

Esto es casi un acuerdo universal entre los diversos practicantes de la filosofía sobre las 

funciones de quien organiza o convoca el café filosófico. Sin embargo, regresamos a nuestro  

leitmotiv: ¿cómo hacemos esto? Ser animador del café filosófico pareciera llevar implícita la 

idea de una exterioridad a la práctica misma: El animador del café se encarga de la sesión, el 

resto de disfrutarla. Pareciera a ratos que la situación del animador en su café es el estar afuera 

de la práctica, indicando las preguntas adecuadas para hacer pensar y administrando a los otros 

para que la conversación continúe. Contrariamente, nuestra experiencia muestra que así no es 

como se hace: Vemos que es posible llevar una práctica desde esta “exterioridad”, más es 

mayormente recurrente ver que los animadores terminan tan animados como los asistentes, 

vemos como el apasionarse por saber nos contagia a todos en la sesión, y es frecuente voltear a 

ver que los cafés más enriquecedores (mínimo desde la experiencia personal del animador) 

fueron aquellos donde las estructuras del café mismo se fueron diluyendo para dar paso a una 

conversación fluida y apasionante, cargada de entusiasmo por hablar y de respeto por escuchar 

a quien posee la palabra, sentir la reacción ante las ideas de los demás, vernos receptivos y 

atentos entre nosotros; el animador no deja de suministrar las participaciones, solo que ahora 

se incluye también en el diálogo, reflexiona y se pregunta con ellos, escucha y abre, no solo sus 

preguntas, sino las preguntas que surgen de los café-pensadores, entrando en el cauce mismo 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

63 
 

del filosofar. Esto no significa que el contenido veritativo sea mayor, o que el método haya sido 

seguido como debía; muchas veces supone lo contrario. Sin embargo, hay algo más allá de las 

formas, e incluso de la verdad dialógica, que se vive en estos espacios. A nuestro parecer, lo 

significativo del café no está necesariamente en lo dialogado y disertado, sino en la experiencia 

misma del dialogar, del encontrarse y del hacer filosofía. Es a esto a lo que llamamos haber 

vivido “la experiencia filosófica”.  

¿Desde donde hacer café filosófico entonces? ¿Cómo sabemos que se ha logrado aquello que 

nos hemos propuesto?  

Hacer desde afuera puede darnos una perspectiva crítica del momento del café: vislumbrar con 

mayor distancia y prudencia lo que dicen los participantes y proponer con estas mismas 

condiciones preguntas más razonadas e incluso adecuadas. Será la retroalimentación y la 

reflexión posterior al café los parámetros utilizados para saber si tuvo éxito la práctica. Hacer 

café desde adentro implica perderse con los demás, dejarse llevar por la pasión (si es que se 

siente) y arrojarse hacia donde la conversación nos lleve, escuchando nuestra intuición más que 

a nuestra razón. Lo que nos indicará si hemos tenido éxito en nuestro café será nuestra propia 

experiencia de él (y quizá el único criterio que tenemos).  

 
 

Conclusiones 

 

 

Son estos algunos de los dilemas que quisimos plantear desde nuestros saberes adquiridos en 

cafés filosóficos, tanto como animadores como café-pensadores. Hay en estas nuevas prácticas 

un compromiso con la filosofía misma, revivirla apelando a la provocación que suscita dentro 

de nosotros y nos mueve a indagar más sobre aquello que creíamos comprender y ahora se 

muestra revelador de nuestra ignorancia. Esta provocación puede ser el inicio que propague una 

actitud diferente desde y hacia la filosofía, una actitud que promueva la conciencia crítica de 

todo aquello que nos rodea, comenzando por revisar la propia vida, y que encuentre en quienes 

nos reunimos en los cafés filosóficos una tierra fértil para indagar.  

El café filosófico, tan popular en los últimos años, es una práctica que no termina por definirse, 

y quizá nunca lo hará, pues probablemente sería su muerte. Mantenerlo abierto a la reflexión 

es quizá nuestra más importante labor como practicantes de la filosofía, pues cesar la reflexión 

es condenar a una práctica alternativa en sus objetivos, métodos y espacios; al estéril estatus 

del dogma. El café filosófico es un espacio abierto al encuentro y exigente a su manera, 

demanda de nosotros tomarlo con la seriedad misma de quien juega el juego que más le gusta.  



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

64 
 

67
Referencias  

Charabati, E., (2021) La filosofía de café: el primer café filosófico en México. Revista 

Internacional de Filosofía Aplicada HASER, (11), 63-91. Recuperado a partir de 

https://revistascientificas.us.es/index.php/HASER/article/view/15038  

Garrido-Maturano, A., (2006). Sobre el abismo. Adriana Hidalgo editora. Hardy, P., (2011) 

¿Ha dicho usted café filosófico?, Revista Electrónica de la Asociación Andaluza de Filosofía 

el Búho. (9).  

Mondolfo, R., (1996). Sócrates. Eudeba.  

Pereda, C., (2009) "La filosofía en México en el siglo XX: un breve informe." Theoría: 

Revista del Colegio de Filosofía (19), 89-108.  

Vargas, G., (2017). La filosofía y la sociedad en el México actual. Realidad: Revista De 

Ciencias Sociales Y Humanidades, (125), 395–411.  

Zea, L., (1978). Filosofía de la historia americana. Fondo de Cultura Económica.  


