Cienciay Filosofia ISSN: 2594-2204

DOI: 10.38128/cienciayfilosofa.v10i11.70

Articulo académico

Dilemas en el café filosofico:
entre la aperturay la conclusion del método
Dilemmas in the philosophical coffee :
between the opening and the conclusion of the method
Dilemas no Café Filosofico:

Entre a Abertura e a Conclusao do Método

Jesus Eli Garcia Martinez: ID. 0009-0004-9088-0220

Universidad Autonoma de la Ciudad de México, Facultad de Humanidades, CDMX, México.
Email: jesusegm97@gmail.com

Resumen

El café filosofico es una préactica filoséfica definida por un modo particular de proceder, un
encuentro de dos 0 mas personas que buscan indagar en alguna idea, concepto o pregunta en
particular. Siguiendo el ejemplo del didlogo socratico, tiene lugar, sobre todo, en un espacio
publico, contrapuesto a la idea del espacio privado, particular y exclusivo de otros lugares donde
se hace filosofia. Lo que aqui se plantea es disertar sobre los problemas que conlleva la actividad
realizada en los cafeés filosoficos, la diversidad de maneras de proceder, la complejidad y riqueza
de dichas practicas filoséficas, esto ha llevado a plantear la pregunta acerca de cdmo se disefia
los cafés (y practicas) filosoficos. La propuesta de esta investigacion consiste en explorar la
definicion misma de la practica a través de tres nudos dilematicos: los objetivos del café
filosofico, el estatuto del método de la propia practica y la situacion del animador del café
filosofico. Se concluye que es a través de las tensiones entre las posturas y tensiones de los
participantes las que generan la riqueza que ofrece el espacio del café filosofico, se muestran la
tensidn entre apertura y cierre del método, lo que enriquece el dialogo y evita el dogmatismo.
Ademas, evidencian que los objetivos no siempre son definidos, pues la pregunta funciona mas
como detonante que como busqueda de respuestas finales. El papel del animador se convierte
en un dilema: estar fuera como moderador o dentro como participante activo, lo que transforma

la dindmica.

Palabras Clave: dilema, método, préacticas filosoficas, filosofar, Café filosofico.

53



Cienciay Filosofia ISSN: 2594-2204

Abstract

The philosophical café is a philosophical practice defined by a particular way of proceeding, a
meeting of two or more people who seek to explore a specific idea, concept, or question.
Following the example of Socratic dialogue, it takes place primarily in a public space, in
contrast to the private, particular, and exclusive space of other places where philosophy is
practiced. This paper aims to discuss the problems inherent in the activities carried out in
philosophical cafés, the diversity of approaches, and the complexity and richness of these
philosophical practices. This has led to the question of how philosophical cafés (and practices)
are designed. This research proposes to explore the very definition of the practice through three
key dilemmas: the objectives of the philosophical café, the status of the method of the practice
itself, and the role of the facilitator of the philosophical café. It is concluded that the richness
of the philosophical café space arises from the tensions between the participants' positions and
perspectives. The tension between openness and closure inherent in the method is evident,
enriching the dialogue and preventing dogmatism. Furthermore, it is shown that objectives are
not always clearly defined, as the question functions more as a catalyst than as a search for
definitive answers. The facilitator's role becomes a dilemma: whether to remain outside as a
moderator or inside as an active participant, which transforms the dynamics.

Keywords: dilemma, method, philosophical practices, philosophizing, philosophical café.

Resumo

O café filosofico é uma prética filosofica definida por uma forma particular de proceder: um
encontro de duas ou mais pessoas que buscam explorar uma ideia, conceito ou questdo
especifica. Seguindo o exemplo do dialogo socratico, ele ocorre principalmente em um espaco
publico, em contraste com o espaco privado, particular e exclusivo de outros locais onde a
filosofia é praticada. Este artigo visa discutir os problemas inerentes as atividades realizadas
em cafés filosoficos, a diversidade de abordagens e a complexidade e riqueza dessas praticas
filosoficas. Isso levou a questdo de como os cafés filosoficos (e as préaticas) sdo concebidos.
Esta pesquisa propde explorar a propria defini¢do da pratica por meio de trés dilemas principais:
0s objetivos do cafe filosofico, o status do metodo da préatica em si e o papel do facilitador do
café filosofico. Conclui-se que a riqueza do espaco do café filosofico surge das tensdes entre as
posicoes e perspectivas dos participantes. A tensdo entre abertura e fechamento inerente ao
método é evidente, enriquecendo o dialogo e prevenindo o dogmatismo. Além disso,
demonstra-se que os objetivos nem sempre sdo claramente definidos, uma vez que a questao
funciona mais como um catalisador do que como uma busca por respostas definitivas. O papel
do facilitador torna-se um dilema: permanecer de fora como moderador ou de dentro como

participante ativo, o que transforma a dinamica.
54



Cienciay Filosofia ISSN: 2594-2204

Palavras-chave: dilema, método, praticas filosoficas, filosofar, café filosofico.

Recepcion: 06 julio 2023
Aprobacion: 31 julio 2023
Publicacion: 07 agosto 2023

55



Cienciay Filosofia ISSN: 2594-2204

Introduccion

La investigacion se dividio en cuatro momentos. En el primero se aportan elementos tedricos
para enriquecer la definicion de café filosofico desde un horizonte de la practica filosofica; en
un segundo momento se desarrolla la paradoja acerca de los objetivos didacticos de los cafés
filosoficos; en un tercer momento se discute si la metodologia de los cafés filoséficos debe ser
cerrada o abierta en lo referente a las intervenciones y en el cuarto momento se plantea las
libertades, restricciones y creatividad del animador de los cafés filosoficos. Se concluye que es
a través de las tensiones entre las posturas y tensiones de los participantes las que generan la
riqueza que puede ofrecer el espacio del cafe filoséfico.

Sobre la situacion de la filosofia en nuestro contexto mexicano

No podemos continuar la discusion sin tomar en cuenta nuestro propio horizonte de
comprension en el cual nos encontramos parados y desde el cual nos fue heredada una tradicion.
La filosofia bebe y reconoce las diversas tradiciones que la componen, muchas de las cuales
tienen cuna en el Viejo Mundo, desde la filosofia antigua hasta las tradiciones académicas
heredadas a México a través del colonialismo europeo, tales como la escolastica en la Nueva
Espafia, el liberalismo del momento de independencia y el positivismo del periodo porfirista
(Pereda, 2009, p.89).
En México la filosofia se ha encaminado a preguntarse por su origen y naturaleza, reconociendo
la condicion mestiza de ser herederos de las tradiciones filoséficas europeas, a través de la
influencia espafiola, y la devastacion, olvido y resistencia de las formas de pensamientos
originarios del continente, sincretizados en una forma Gnica de mentalidad Ilamada
pensamiento latinoamericano, el cual utiliza las categorias filosoficas, extrafias y de tierras
lejanas, para indagar la realidad propia de América (Zea, 1978, p. 16).
Es en este intento de encontrar las caracteristicas del propio pensar latinoamericano que en
México se derivo, a partir de la reconstruccion de la nacion posterior a la revolucién mexicana,
en ver en la filosofia una oportunidad de formacion de las juventudes y las élites intelectuales,
apuntando hacia las proyecciones politicas de construir una unidad del sentido de la nacién. Es
de esta manera que el proyecto educativo de la nacidén vio en la Universidad Nacional
Auténoma de México la punta de lanza que creara un nicho fecundo para el libre pensamiento,
56



Cienciay Filosofia ISSN: 2594-2204

logrado a través de reformas educativas y la profesionalizacion de la filosofia misma.

La situacion de la filosofia en Meéxico es cambiante con el acontecer de la historia: alimentada
por un flujo de refugiados intelectuales provenientes de la derrota de la republica Espafiola 'y la
imposicion de la dictadura franquista en la década de los 30’s, pronto florecieron posturas
filosoficas propiamente “nacionales-locales”, tales como el mexicanismo-latinoamericanismo
del grupo Hiperion, formado por alumnos y maestros de la Universidad Nacional Autonoma de
México, siendo Leopoldo Zea Emilio Uranga, Ricardo Guerra, Joaquin Sanchez MacGregor,
Jorge Portilla, Luis Villoro, Fausto Vega sus principales integrantes y exponentes,
influenciando a pensadores por toda América Latina. Otras tradiciones, como el marxismoy la
filosofia analitica, también tuvieron cabida en el campo intelectual mexicano (Pereda, 2009,
pp. 91-97).

¢Cual es el clima actual de la filosofia en México? Dificil elaborar una pregunta concisa. A
partir de la intromision de los modelos neoliberales y las politicas usurpadoras de los gobiernos
priistas a partir de la segunda mitad del siglo XX afectaron también el estatuto de la filosofia
en la nacion. Desde cambios en los planes de estudio hasta el intento de la desaparicion de
materias de filosofia en escuelas de nivel medio superior (Bachilleratos y preparatorias) y en
nivel superior (como el intento de desaparicion de la licenciatura en filosofia en la Universidad
Auténoma de México por parte del rector Francisco Barnés de Castro), la filosofia ha subido
reveses que la colocan supeditada a los intereses particulares de quienes gestionan la nacion,
desde instrumentalizar para justificar estados de facto y decisiones totalitarias que desgarraron
al pais, como relegarla al olvido y a ver en ella un “sin-sentido” teorético, perdida para siempre
en sus discusiones bizantinas y alejada de toda posibilidad real de transformacién y critica
(Vargas, 2010, pp. 396-401). Es desde este clima de pesimismo donde encontramos en la
filosofia aplicada la oportunidad de cuestionar el estatuto mismo de la filosofia como se ha
entendido en nuestro pais, una filosofia inerte y estéril en la dimension de lo real, hacia una
filosofia viva y critica de la existencia misma de quien se interroga, empezando por proponer
nuevas formas de hacer filosofia.

1. ¢ Queé es un café filosofico?

Las formas de hacer un café filosofico son amplias y diversas como las personas que los
animan y quienes asisten a ellos. Sin embargo, todas responden bajo el mismo nombre y
tienen caracteristicas que comparten para agruparse como practicas (casi) idénticas. Nacieron
como concepto popular en 1992 en la Ciudad de Paris, Francia, a través de la figura del profesor

57



Cienciay Filosofia ISSN: 2594-2204

Marc Sautet y desde entonces (aunque no exclusivamente bajo esa primera forma de hacer cafés
filoséficos) se popularizaron més alla de su origen. Para Pascal Hardy, un café filosofico es un
debate organizado en un lugar publico, destacando la cafeteria (para el contexto francés) el
espacio por excelencia. Su objetivo es establecer un intercambio filoséfico en el transcurso del
cual cada uno pueda hacer uso de la palabra. Introduce ademas otra nocion: “trata entonces de
inducir «momentos filosoficos», es decir, de pasar de la opinion al pensamiento, de esclarecer
conceptos en comun, de decodificar cuestiones de sentido, bajo la forma de una investigacion
colectiva en torno a un asunto” (Hardy, 2011). Para Hardy, hay una tarea muy clara que
perseguir en este espacio: Se tratara de definir, distinguir, clarificar los conceptos necesarios
para la reflexion, analizar sus relaciones, dilucidar las claves de la cuestion propuesta. Son estos
objetivos hacia donde estara dirigido el café filosofico y una de las tareas principales del
moderador/animador. Por otro lado, para Esther Charabati, el café filosofico es heredero de una
larga tradicion de la conversacién y el dialogo, un espacio abierto a todo publico/asistente para
encontrarse y reflexionar desde el terreno coman, la opinion y las experiencias para descubrir
la complejidad de las cuestiones que se plantean ahi, mas que la bdsqueda por la verdad
(Charabati, 2020, pp.73-76)

Dos ideas sobre la misma actividad con dos sentidos que se tensan entre ellos: apertura y
oclusidn de la préctica, rigidez y flexibilidad contrapuestas como alternativas viables para cada
posible café.

Asi pues, desde las diversas definiciones encontramos que los cafés filosoficos tienen diversos
puntos de encuentro y digresion: el objetivo de la practica filosofica, el rol o tareas del
animador/facilitador (y la discusion propia de los alcances de este), las reglas operativas para
alcanzar dicho objetivo y la estructura didactica de las sesiones. No creemos que haya un Gnico
método o camino para realizar un café filoséfico, también disgregamos de establecer objetivos
unicos a los cafés filoséficos (que mas que establecerlos seria indagar sobre su posibilidad de
ser cumplido facticamente y lo que implicaria para el grupo hacerlo); mas que esto queremos
problematizar sobre los dilemas presentes de la misma practica para aperturar la discusion
misma del como estamos haciendo filosofia y desde donde encontramos el sustento a nuestra
praxis, ubicarnos dentro de nuestras practicas para reflexionarlas.

2. Definido o indefinido: la paradoja del objetivo

Ante la cuestion, ¢qué hacemos aqui?, la primera pregunta que nos planteamos sera para qué
hacemos lo que hacemos. Los objetivos, o quiza las causas finales de la practica definen a esta.
En opiniones de los autores los cafés filosoficos pueden perseguir diferentes objetivos, pero

58



Cienciay Filosofia ISSN: 2594-2204

resalta aquel que hace responde claramente el para que: el objetivo o finalidad filoséfica,
aquella cualidad que hace de alguna practica o cuestion recibir el adjetivo de filosofico,
entendiendo a ésta como la genuina busqueda de la verdad, del desvelamiento de las cosas (0
conceptos) a su verdad mas evidente.

La pretension de la verdad como punto de nacimiento de cualquier cuestion que se involucre
en el caracter de los filoséfico es redundante, mas no agota la cuestion, pues uno no se indaga
simplemente sobre “la verdad” en amplio sentido, sino que tematiza e investiga en
particularidades propias que convoquen e interesen al indagador de la verdad. Es por ello que
este punto versa mas que los diversos objetivos de la practica misma, sobre una de las
particularidades de esta: proponer una via de indagacion y reflexion mediante la propuesta de
una pregunta problematizadora.

Indicar el final es una manera de hacernos camino durante la interrogacion y refutacion de
argumentos durante el café filosofico, saber hacia donde va la conversacion, o minimo algin
aspecto de sus derroteros son indispensables. Por esta razon se propone, ya sea desde la decision
del animador o por consenso democratico entre los cafés pensadores, temas de interés
manifestados en la forma de una pregunta.

¢Para qué preguntar? ;Preguntamos para responder dicha pregunta, 0 es mas un parteaguas,
incluso una excusa para filosofar? ;Hay alguna exigencia que cumplir cuando se pregunta en
la filosofia? ¢Podemos preguntar sin buscar respuestas? El preguntar tiene sus formas, y es la
forma filosofica de la indagacion lo que Angel Garrido-Maturano propone como preguntar
genuino, donde la respuesta estd en consonancia con la pregunta y a su servicio, abierto al
fendmeno investigado y la comprension de este a traves de comprender el horizonte desde el
gue estamos parados para realizar dicha investigacion (2006, pp. 7-9). Preguntar genuinamente
es indagar y aperturarse a la complejidad de una respuesta que pueda satisfacer (aunque sea
momentaneamente) la necesidad de saber. Quiza preguntarnos en un primer lugar es comenzar
a iluminar desde nuestra ignorancia: no sé qué es eso, por eso pregunto. Preguntar lleva a mas
preguntas, y quiza es necesario perderse en la laberintica conversacion para encontrar MIS
propias razones de mi indagacion, ¢para qué me pregunto esto? ¢ Qué relacion tiene esto con mi
vida? ¢Hay algin eco de mi experiencia que me lleva a valorar esta cuestion como mas digna
0 merecedora de ser indagada?

Incluso responder las preguntas planteadas, persiguiendo con mayor definicién los objetivos
del café, no se reduce a verdades subordinadas a campos especificos de formas de preguntar,
sino que sobrepasa a la misma pregunta, excede a las intenciones de la formulacién y abre un
fértil campo sobre el que crece un dialogo. Responder una pregunta sera siempre respuesta
abierta, respuesta que se olvida, se desactualiza o pierde sentido, consecuencia de la existencia,
y ante la cual solo nos queda volver a preguntarnos.

No creemos reducir al absurdo cualquiera de los polos, ya sea la definicion de los objetivos del

59



Cienciay Filosofia ISSN: 2594-2204

café filosofico hacia la busqueda especifica de una verdad matizada por las preguntas abordadas
o la indefinicion; y apertura que hay en lanzar preguntas y esperar el eco de lo que provocan,
independientemente de la intencidn del interrogador; sin embargo, encontramos que ambos
extremos tienen sus propias razones para decir por que se deberia hacer de tal manera.

Regresamos entonces al primer sentido de la finalidad filoséfica del café: la basqueda de la
verdad, mas esta no se muestra de forma unitaria y total, nos llegan solo partes de ella y cada
pregunta apunta hacia una zona que falta por iluminar o necesita nuevamente ser revisada.
¢Definimos que de la Verdad queremos conocer o dejamos la via libre hacia cualquier parte de

ella?

3. Abierto o cerrado, la tensién del método

La escena continlia: ya comenzamos nuestro ejercicio filosofico y determinamos los derroteros
de la sesion. Ahora, ¢como proceder?

El método es, por la definicion etimologica mas sencilla, el camino a seguir para alcanzar algun
objetivo. Tenemos pues, que optar por una manera de hacerlo, y esta debe responder de la mejor
forma a nuestro objetivo, la develacion de la verdad. Qué camino tomar es y serd el dilema que
acomparia el inicio de una investigacion. Elegir el adecuado tendra que ver como dicho método
proporciona las claves para profundizar y aprehender de una mejor manera el fenémeno
abordado. Para la mayoria de los cafés filoséficos, la mayéutica o didlogo socratico es el método
por excelencia para los cafés filos6ficos. Hay una enorme discusion sobre el propio término,
pero en nuestras palabras la mayéutica (que significa “hacer parir”, en este caso, hacer parir
ideas) es el método socréatico de interrogacion que culmina en el descubrimiento de la propia
ignorancia y en el nacimiento de las ideas en quien se interrogd, a partir del uso de su razon.
Sin embargo, la forma de aplicar este método en el café filoséfico variara, pues el animador o
quien se encargue de interrogar a las opiniones emitidas y quien las plantee tendra que
preguntarse qué caminos abre dicha indagacion.

Como parte del propio método mayéutico, primero es necesario encontrarnos en una
disposicién adecuada para indagar por la verdad. Este primer momento, iniciado a través de la
ironia socratica, corresponde a reconocer la propia ignorancia. La experiencia de dicho
descubrimiento es caracterizada por la verglienza, y es esta la que dispone la apertura a nuevas
ideas y perspectivas, propicias para la investigacion filoséfica que involucra la segunda parte
del método: la exhortacion y la refutacion de ideas (Mondolfo, 1996, pp. 40-47).

Escuchar la palabra verglienza en estos contextos modernos ha levantado numerosos dialogos

60



Cienciay Filosofia ISSN: 2594-2204

sobre las dimensiones emocionales del café filoséfico. Sin embargo, eso es tema de otros
compafieros. Lo que nos interesa destacar de esta breve digresion sobre el método mayéutico
son los requerimientos para hacerlo. No habla necesariamente de conocimientos y saberes
previos, a nuestro parecer, sino de una disposicion en la actitud de quien es interrogado,
caracterizada en la filosofia antigua caracterizada por la verglenza.

He aqui la cuestion: ¢ Todo aquel que participa del didlogo se encuentra en la disposicion
adecuada para indagar por la verdad?

Evidentemente la respuesta es no. No solo de nuestra experiencia, pues también son notorios
los personajes detractores y contestatarios de Sdcrates que aparecen por todos los dialogos
platénicos. Sin embargo, hay una diferencia en nuestra practica: Todo aquel que acude a un
café filosofico (o que diserta con Sécrates, queremos creer) lo hace por propia voluntad. En el
acto volitivo de los asistentes del café encontramos la posibilidad de la apertura a la indagacion
mediante la interrogacion y clima adecuado de la sesion.

Mas, ¢cdémo hacerlo? No se puede comprobar, participante por participante, su disposicion
hacia la indagacion. La experiencia emocional de la verglienza, experiencia cargada de aspectos
mas negativos desde la visibn moderna, puede ser muy agresiva para algunos de nosotros,
ademas de que compartimos la creencia de que no es la Gnica via de acceso a dicha disposicion.
Tampoco se puede enfocar el café filoséfico en aquel que conteste o razone de la “manera mas
adecuada” a los objetivos establecidos por el animador y su comunidad de indagacion
(cualesquiera y como quiera que sean estos). Ser amables o directos, provocar mediante la
refutacion y la problematizacion de las opiniones emitidas o relajar a través de observaciones
‘jocosas’ de dicha idea, mostrar una perspectiva a través de algin ejemplo extraido de historia
de la filosofia o utilizar ejemplos méas cotidianos y del saber comun; son estas algunas de las
discrepancias que vemos en la préctica de los cafés filoséficos propios y de otros. Ademas,
encontrarse con el otro desde un encuentro auténtico exige respeto, el respeto de permitir que
ese otro sea tal como es en el encuentro conmigo. Es decir, no podemos aplicar tabula rasa y
exigir lo mismo a cada participante, estar-con-el-otro es reconocer las diferencias y
particularidades de quien participa conmigo, apreciando en sus opiniones y juicios emitidos una
forma particular y Unica de ver el mundo que todos compartimos, reconociendo que, aunque
pueda no ser del agrado de muchos, que hay verdad (aungue sea en cierto grado) en aquello que
nos expresa.

La naturaleza abierta y diversa del propio café filosofico nos coloca asi frente al dilema del
método del mismo: seguir de manera cerrada lo propuesto como “adecuado” para la indagacion
filos6fica, manteniendo también la rigurosidad que demanda, o abrirnos a explorar las
posibilidades para llegar al mismo lugar, que es llevar a cabo el ejercicio de indagacion y
reflexion grupal que conlleva a la experiencia misma del filosofar: el asombro.

61



Cienciay Filosofia ISSN: 2594-2204

4. Dentro o fuera, sobre la situacion del animador

Por ultimo, quisiéramos abrir la discusion sobre el papel de quien anima el café filosofico. A
quien se dedica a estas préacticas es evidente que demanda implicacion con la practicay con la
filosofia. No demanda grado académico o nivel minimo de estudios en materias filosoficas, sino
que va mas all& de un requerimiento formativo. Exige a quienes hacemos précticas filosoficas
a abrazar aspectos mas personales de la filosofia misma, tales como adoptar, en mayor o menor
grado, una forma de vida inclinada hacia dar razén de lo que nos acontece, a revisar critica y
constantemente nuestras opiniones y juicios, a tener la sinceridad (y quiza humildad) suficiente
para reconocer nuestra propia ignorancia y nuestros errores; asi como la comprension
suficiente, no solo de los argumentos y opiniones que podamos escuchar durante el café
filosofico, de los diversos individuos que participan de la sesion.

Aunado a esto, el animador, como lo indica su nombre, sera el encargado de suscitar los &nimos
de los participantes para que el café prosiga hacia su meta. Se encargard de proponer las
preguntas mas adecuadas para ampliar el tema, o dara algin ejemplo para problematizar alguna
idea. Indicard los turnos de habla y gestionara los tiempos de las participaciones. Exhortara a
los participantes a respetar las reglas basicas de convivencia y dara cierre a la sesion cuando
sea el momento.

Esto es casi un acuerdo universal entre los diversos practicantes de la filosofia sobre las
funciones de quien organiza o convoca el café filoséfico. Sin embargo, regresamos a nuestro
leitmotiv: ;como hacemos esto? Ser animador del café filosofico pareciera llevar implicita la
idea de una exterioridad a la practica misma: El animador del café se encarga de la sesion, el
resto de disfrutarla. Pareciera a ratos que la situacion del animador en su café es el estar afuera
de la practica, indicando las preguntas adecuadas para hacer pensar y administrando a los otros
para que la conversacién continte. Contrariamente, nuestra experiencia muestra que asi no es
como se hace: Vemos que es posible llevar una practica desde esta “exterioridad”, mas es
mayormente recurrente ver que los animadores terminan tan animados como los asistentes,
vemos como el apasionarse por saber nos contagia a todos en la sesion, y es frecuente voltear a
ver que los cafés mas enriquecedores (minimo desde la experiencia personal del animador)
fueron aquellos donde las estructuras del café mismo se fueron diluyendo para dar paso a una
conversacion fluida y apasionante, cargada de entusiasmo por hablar y de respeto por escuchar
a quien posee la palabra, sentir la reaccion ante las ideas de los demas, vernos receptivos y
atentos entre nosotros; el animador no deja de suministrar las participaciones, solo que ahora
se incluye también en el didlogo, reflexiona y se pregunta con ellos, escucha y abre, no solo sus

preguntas, sino las preguntas que surgen de los café-pensadores, entrando en el cauce mismo
62



Cienciay Filosofia ISSN: 2594-2204

del filosofar. Esto no significa que el contenido veritativo sea mayor, o que el método haya sido
seguido como debia; muchas veces supone lo contrario. Sin embargo, hay algo mas alla de las
formas, e incluso de la verdad dial6gica, que se vive en estos espacios. A nuestro parecer, 1o
significativo del café no esta necesariamente en lo dialogado y disertado, sino en la experiencia
misma del dialogar, del encontrarse y del hacer filosofia. Es a esto a lo que llamamos haber
vivido “la experiencia filosofica”.

¢Desde donde hacer café filoséfico entonces? Codmo sabemos que se ha logrado aquello que
nos hemos propuesto?

Hacer desde afuera puede darnos una perspectiva critica del momento del café: vislumbrar con
mayor distancia y prudencia lo que dicen los participantes y proponer con estas mismas
condiciones preguntas mas razonadas e incluso adecuadas. Sera la retroalimentacion y la
reflexion posterior al café los pardmetros utilizados para saber si tuvo éxito la préctica. Hacer
café desde adentro implica perderse con los demas, dejarse llevar por la pasion (si es que se
siente) y arrojarse hacia donde la conversacién nos lleve, escuchando nuestra intuicién mas que
a nuestra razén. Lo que nos indicara si hemos tenido éxito en nuestro café serd nuestra propia
experiencia de él (y quizé el unico criterio que tenemos).

Conclusiones

Son estos algunos de los dilemas que quisimos plantear desde nuestros saberes adquiridos en
cafés filosoficos, tanto como animadores como café-pensadores. Hay en estas nuevas practicas
un compromiso con la filosofia misma, revivirla apelando a la provocacion que suscita dentro
de nosotros y nos mueve a indagar mas sobre aquello que creiamos comprender y ahora se
muestra revelador de nuestra ignorancia. Esta provocacion puede ser el inicio que propague una
actitud diferente desde y hacia la filosofia, una actitud que promueva la conciencia critica de
todo aquello que nos rodea, comenzando por revisar la propia vida, y que encuentre en quienes
nos reunimos en los cafés filoséficos una tierra fértil para indagar.

El café filosofico, tan popular en los Gltimos afios, es una practica que no termina por definirse,
y quiza nunca lo hara, pues probablemente seria su muerte. Mantenerlo abierto a la reflexion
es quiza nuestra mas importante labor como practicantes de la filosofia, pues cesar la reflexion
es condenar a una préactica alternativa en sus objetivos, métodos y espacios; al estéril estatus
del dogma. El café filoséfico es un espacio abierto al encuentro y exigente a su manera,
demanda de nosotros tomarlo con la seriedad misma de quien juega el juego que mas le gusta.

63



Cienciay Filosofia ISSN: 2594-2204

) 67
Referencias

Charabati, E., (2021) La filosofia de café: el primer café filos6fico en México. Revista
Internacional de Filosofia Aplicada HASER, (11), 63-91. Recuperado a partir de
https://revistascientificas.us.es/index.php/HASER/article/view/15038

Garrido-Maturano, A., (2006). Sobre el abismo. Adriana Hidalgo editora. Hardy, P., (2011)
¢Ha dicho usted café filosofico?, Revista Electronica de la Asociacion Andaluza de Filosofia
el Buho. (9).

Mondolfo, R., (1996). Sécrates. Eudeba.

Pereda, C., (2009) "La filosofia en México en el siglo XX: un breve informe." Theoria:
Revista del Colegio de Filosofia (19), 89-108.

Vargas, G., (2017). La filosofia y la sociedad en el México actual. Realidad: Revista De
Ciencias Sociales Y Humanidades, (125), 395-411.

Zea, L., (1978). Filosofia de la historia americana. Fondo de Cultura Econdmica.

64



