
 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

65 
 

DOI: 10.38128/cienciayfilosofa.v10i11.69  

Estado de la cuestión  

 

Los terceros espacios en la filosofía cotidiana 

Third spaces in everyday philosophy 

Terceiros espaços na filosofia do cotidiano 

 

Adriana Ma. Villaseñor Moreno. ID. 0009-0004-4861-2062  

Universidad Nacional Autónoma de México, Facultad de Filosofía y Letras, Departamento de 

Pedagogía, CDMX, México. Email: ady_vm17@hotmail.com  

 

Resumen  

Se destacan las principales ideas sobre la reconfiguración del espacio público como espacio de 

reflexión donde se apunta hacia la búsqueda de lugares que trascienden a los espacios normados 

como lo es el aula y que inviten al desarrollo de cafés filosóficos. Se advierte de la identificación 

de las aulas como únicos espacios educativos por parte de la UNESCO, se recupera la idea de 

los terceros espacios de Ray Oldenberg para apuntar la necesidad del resurgimiento de espacios 

de socialización fuera del trabajo o el hogar, y se menciona la importancia en la atención de las 

necesidades corporales y espaciales para la actividad filosófica. Aquí tienes un resumen de 

aproximadamente 150 palabras del texto que compartiste: Se critica que la UNESCO y las 

instituciones educativas privilegien el aula como único espacio de aprendizaje, descuidando las 

necesidades corporales y sociales de los estudiantes. En contraste, se recupera el concepto de 

third places de Ray Oldenburg, como cafés y espacios de encuentro que permiten la 

socialización y el diálogo espontáneo. Estos lugares, aunque privados, han funcionado como 

refugios para los cafés filosóficos, donde la disposición del mobiliario y la atmósfera favorecen 

la reflexión. Sin embargo, se subraya la necesidad de espacios públicos gratuitos y accesibles 

que cumplan esta función, pues el urbanismo actual prioriza la productividad y el tránsito rápido 

sobre la convivencia. La filosofía requiere ambientes acogedores que atiendan la corporalidad 

y fomenten la comunidad, convirtiendo plazas, calles y parques en escenarios de aprendizaje y 

diálogo. 

Palabras clave: filosofía, práctica, espacios públicos, ciudad, urbanismo, modernidad  

 

Abstract.  



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

66 
 

The main ideas regarding the reconfiguration of public space as a space for reflection are 

highlighted, pointing towards the search for places that transcend regulated spaces such as the 

classroom and that invite the development of philosophical cafés. The identification of 

classrooms as the only educational spaces by UNESCO is noted, Ray Oldenberg's idea of third 

places is revisited to point to the need for the resurgence of social spaces outside of work or 

home, and the importance of attending to bodily and spatial needs for philosophical activity is 

mentioned. Here is a summary of approximately 150 words of the text you shared: It is criticized 

that UNESCO and educational institutions privilege the classroom as the only learning space, 

neglecting the bodily and social needs of students. In contrast, Ray Oldenberg's concept of third 

places is revisited, referring to cafés and meeting spaces that allow for socialization and 

spontaneous dialogue. These private spaces have served as havens for philosophical cafés, 

where the furniture arrangement and atmosphere foster reflection. However, the need for free 

and accessible public spaces that fulfill this function is emphasized, as current urban planning 

prioritizes productivity and rapid transit over community. Philosophy requires welcoming 

environments that attend to the physical body and promote community, transforming plazas, 

streets, and parks into settings for learning and dialogue. 

Keywords: philosophy, practice, public spaces, city, urban planning, modernity 

 

Resumo 

São destacadas as principais ideias relativas à reconfiguração do espaço público como espaço 

de reflexão, apontando para a busca de lugares que transcendam espaços regulamentados, como 

a sala de aula, e que convidem ao desenvolvimento de cafés filosóficos. Observa-se a 

identificação das salas de aula como os únicos espaços educativos pela UNESCO, revisita-se a 

ideia de terceiros lugares de Ray Oldenberg para apontar a necessidade do ressurgimento de 

espaços sociais fora do trabalho ou de casa, e menciona-se a importância de atender às 

necessidades corporais e espaciais para a atividade filosófica. Segue um resumo de 

aproximadamente 150 palavras do texto que você compartilhou: Critica-se o fato de a UNESCO 

e as instituições de ensino privilegiarem a sala de aula como o único espaço de aprendizagem, 

negligenciando as necessidades corporais e sociais dos alunos. Em contrapartida, revisita-se o 

conceito de terceiros lugares de Ray Oldenberg, referindo-se a cafés e espaços de encontro que 

permitem a socialização e o diálogo espontâneo. Esses espaços privados têm servido como 

refúgios para cafés filosóficos, onde a disposição do mobiliário e a atmosfera fomentam a 

reflexão. No entanto, enfatiza-se a necessidade de espaços públicos gratuitos e acessíveis que 

cumpram essa função, visto que o planejamento urbano atual prioriza a produtividade e o 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

67 
 

transporte rápido em detrimento da comunidade. A filosofia exige ambientes acolhedores que 

considerem o corpo físico e promovam a comunidade, transformando praças, ruas e parques 

em espaços de aprendizagem e diálogo. 

Palavras-chave: filosofia, prática, espaços públicos, cidade, planejamento urbano, 

modernidade 

 

 

Recepción: 06 julio 2023  

Aprobación: 06 agosto 2023  

Publicado: 07 agosto 2023  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

68 
 

 

Introducción 

 

En ocasiones mi colonia suele llenarse de pequeños grupos de personas que, sin saber cómo, 

tardan media hora en regresar del mandado porque se encontraron con un vecino con quien el 

saludo terminó en un intercambio de opiniones sobre temas de la cuadra, la vida propia o la de 

los demás. Resultado esperable de una zona donde las familias que la habitan se han mantenido 

por años y un gran número de negocios locales sirven de punto de encuentro para iniciar la 

charla. Estas conversaciones son un privilegio en la gran urbe que es la Ciudad de México 

donde usualmente las calles son transitadas con prisa, los espacios públicos gratuitos escasean 

y las plazas son principalmente centros de consumo donde los lugares para sentarse a platicar 

son prácticamente nulos. ¿Qué posibilidades tiene ante ello una actividad que requiere de la 

pausa y la reflexión?  

Estas conversaciones, a primera vista triviales, pueden ser un punto de partida para filosofar 

sobre el amor, los celos, la moral, la tristeza o lo correcto. La percepción banal que se les 

atribuye lleva a una falta de interés por luchar en la preservación de los espacios públicos que 

motivan las pláticas e interacciones entre vecinos, siendo que estos tienen la potencialidad de 

ser espacios de aprendizaje y socialización.  

 

1. Las aulas como único espacio educativo 

 

La UNESCO (1999) establece guías y manuales con los requerimientos arquitectónicos 

deseables para un espacio educativo, pero a pesar de que han acumulado una vasta experiencia 

en la investigación, planificación y diseño de edificios y mobiliario educativo (publicando en 

1962 el primer programa al respecto) estos conocimientos se centran en las aulas y se olvidan 

de las posibilidades de reflexión y aprendizaje que existen fuera del contexto escolar.  

A pesar de que todos los esfuerzos se centran en este único espacio de reflexión comunitaria, 

es común que estos dejen mucho que desear. Un café filosófico usualmente requiere de un 

acomodo de los participantes en círculo, pues el diálogo se da mejor viéndonos las caras y el 

arreglo del mobiliario no debe invitar a los cafepensadores a pensar en el animador como una 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

69 
 

autoridad que posee las respuestas a las preguntas que ella misma formula. Varias universidades 

tienen aulas en forma de gradas con asientos fijos, ideales para escuchar una conferencia pero 

incómodos para platicar entre los que las ocupan. Al explorar edificaciones escolares podemos 

encontrar columnas en medio del salón y espacios sofocantes con mala ventilación en donde el 

calor encerrado hace que sus estudiantes se queden dormidos. Producto de no reconocer la 

importancia de los espacios y relegarla a un segundo plano, hemos descuidado las necesidades 

físicas de los educandos. “Ello es consecuencia, en parte, del hábito generalizado de utilizar la 

variable inteligencia como factor explicativo del éxito en los procesos educativos y sociales” 

(García del Dujo, 2004, p. 263), priorizando las reformas en contenidos y formación docente, 

y relegando al cuerpo como medio de transporte del intelecto.  

Cuando en Filosofía en la Ciudad nos planteamos el reto de sacar la filosofía de las aulas y la 

academia, quizás no dimensionamos en justa medida que si dentro existían deficiencias, fuera 

de ellas son muy pocos los espacios que están pensados para el diálogo y que por lo tanto 

propician la reflexión filosófica. Las instituciones se olvidan del importante rol de la planeación 

urbana en el desarrollo de la cultura y limitan los espacios educativos a las escuelas y 

universidades.  

 

2. El diálogo en las cafeterías 

 

Ante esta situación es de esperarse que la filosofía errante haya encontrado refugio en aquellos 

espacios de sociabilidad donde el diálogo sigue siendo la actividad principal: las cafeterías. 

Durante la Revolución Industrial la distancia física y social entre el hogar y el espacio de trabajo 

aumentaron, y se convirtieron en las anclas de nuestra vida cotidiana. El movimiento exclusivo 

entre estos dos círculos carece de ambientes en los que las personas puedan ampliar sus 

horizontes y construir comunidad. Estos espacios visitados de forma rutinaria limitan las 

actividades de los individuos a los requerimientos sociales que el entorno les exige: trabajar y 

atender a la familia (Oldenburg, 2013, p. 8). Es por esto que nos vemos en la necesidad de 

habitar un tercer espacio que permita la espontaneidad y el encuentro con personas fuera de 

nuestro círculo habitual.  

“Los cafés no son sólo establecimientos en los que se sirve café, sino refugios que acogen a 

quienes quieren sustraerse del ajetreo cotidiano, de la familia o del trabajo, interrumpir la 

cotidianidad de la vida” (Charabati, 2019, p.68). Al ser espacios de consumo relativamente 

accesibles, las cafeterías congregan a personas de distintos círculos económicos, etarios y de 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

70 
 

experiencia. La invitación a pasar largos periodos de tiempo acompañados de una taza de café 

permite que las conversaciones cambien y se alarguen a placer, concediendo la posibilidad de 

pasar de un intercambio de opiniones a uno de reflexiones filosóficas. La protección del 

ambiente externo, el acceso a internet, alimentos y una disposición flexible del mobiliario hacen 

de las cafeterías un ambiente idóneo para la interacción. Es por ello que surgen en estos espacios 

los cafés filosóficos.  

Pero sin duda hay que reflexionar por que nuestro espacio de refugio es uno que cobra, aunque 

en ocasiones sea económico, por ser ocupado y no es un espacio público sino uno privado. El 

programa ONU-Habitat describió a los espacios públicos como “lugares de propiedad pública 

o de uso público, accesibles y agradables por todos de forma gratuita y sin afán de lucro” (2015, 

p. 1). Quizás la respuesta se encuentre en parte en esa definición que alumbra la carencia de 

espacios que cumplan todas esas características de manera simultánea.  

 

3. Terceros espacios: espacios filosóficos 

 

El sociólogo Ray Oldenburg (2013) introduce el concepto de third places (terceros espacios) 

como los sitios en los que se intercambian opiniones, se pasa un buen rato y se construyen 

relaciones. Para este autor el primer espacio corresponde al hogar y el segundo al trabajo, 

espacios atados a funciones preestablecidas socialmente. Puesto que la filosofía necesita de 

encuentros reflexivos más que rutinarios para poder llevarse a esta existe, en su mayoría, en 

estos terceros lugares. Aún dentro de los espacios escolares es común que lo que se haga sea 

enseñar doctrinas o textos filosóficos, más que ejercitarse en la práctica misma de filosofar, 

perspectiva reflejada en el diseño de aulas que privilegian la escucha pasiva de aquellos 

receptores de enseñanzas. (Stuart Butler and Cameron Diaz, 2016). 

Dejando de lado las cafeterías son pocos los espacios donde nuestro objetivo como Filosofía en 

la Ciudad puede realizarse. Los lugares públicos actuales ya no son espacios de encuentro, sino 

espacios de transición que nos llevan del hogar al trabajo. El urbanismo actual diseña a favor 

de los carros y los traslados rápidos, anteponiendo la eficiencia al confort para aumentar la 

productividad de sus habitantes. Un espacio público debe ser “caminable” y considerar aquellos 

“factores que afectan la transitabilidad [que] incluyen, pero no se limitan a: la conectividad de 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

71 
 

la calle; mezcla del uso del suelo; densidad residencial; presencia de árboles y la vegetación; 

frecuencia y variedad de edificios, entradas y otras sensaciones a lo largo de las fachadas de la 

calle” (ONU-Habitat, 2015, p.1). Elementos urbanos que invitan a que un espacio público pase 

de ser uno de transición a uno de encuentro.  Si pensamos en las cualidades que propician que 

los vecinos de mi colonia se detengan a conversar, elementos simples como espacios de sombra, 

banquetas amplias y negocios locales tienen una importancia muchas veces pasada por alto. 

“Los espacios son quienes fundamentan de forma decisiva las acciones de los individuos y de 

los grupos” (García del Dujo, 2004, p. 265) por lo que en muchas ocasiones no es fortuita la 

elección de convivir con las personas de tu entorno, sino que es una acción privilegiada o no en 

el diseño urbano. La creación de espacios virtuales, las largas distancias que existen en la ciudad 

y las rutinas usualmente agotadoras, han contribuido en la desaparición de los lugares públicos 

como terceros lugares de encuentro. Si nos remontamos a los diálogos socráticos antiguos la 

calle era el principal punto de encuentro y la vida de los individuos su contenido. Esto es aún 

mas veraz en la actualidad si tomamos como verdadera la afirmación de que los diálogos 

socráticos modernos son constructivos más que revelatorios y necesitan de la participación de 

los presentes para llevarse a cabo (Candiotto, 2013, p. 10).  

 

4. Corporalidad y reflexión filosófica 

 

Al igual que en el salón de clases los participantes de un café filosófico no son sólo sujetos 

pensantes sino sujetos con corporalidad, que necesitan un espacio y condiciones físicas para 

desarrollar su actividad. Cuando esta se siente acogida la mente puede enfocarse en las 

preguntas del animador del café y los ánimos de estar en espacio agradable aumentan la 

disposición a la escucha de posturas contrastantes a la propia. Versus un espacio con 

sensaciones desagradables como olores, temperaturas elevadas o riesgo físico que ocupan la 

atención del concurrente. Si queremos sacar la filosofía de las aulas debemos comenzar a exigir 

la creación de espacios a donde podamos llevarla. Cualquier transformación socio-educativa 

debe tener su correlato en una coherente adecuación de la estructura espacial (García del Dujo, 

2004, p. 258).  

Un espacio público, entendido en la definición dada anteriormente, genera igualdad y 

direcciona hacia un enfoque participativo siempre y cuando esté en el centro de su diseño el 

transeunte junto con sus necesidades espaciales. “Los espacios públicos deben ser vistos como 

zonas multifuncionales para la interacción social, el intercambio económico y cultural entre la 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

72 
 

expresión de una amplia diversidad de personas y deben ser diseñados y manejados para 

asegurar el desarrollo humano, la construcción de sociedades pacíficas y democráticas y la 

promoción de la diversidad cultural” (ONU-Habitat, 2015, p. 5). A pesar de la prisa  

demandante de las zonas urbanas debemos recordar que las calles, y las plazas son espacios 

públicos que deberían poseer la potencialidad de cumplir con aquellas funciones.  

Un ejemplo de la importancia de participar en estos espacios son los cafés filosóficos que se 

dan en una palapa rentada de la Alameda Oriente cada domingo por la tarde. La peculiaridad 

de este grupo muestra la vitalidad de los vecindarios que cuentan con un espacio de encuentro. 

Inicialmente motivado por el PILARES donde trabajaba, Juan Carlos retomó el animar cafés 

filosóficos en este lugar con la esperanza de que prosiguieran con éxito. El primer café que dió 

en este intento fue con un sólo participante, suficiente para motivarlo a volver la siguiente 

semana. Él cuenta cómo progresivamente el grupo de habituales fue aumentando y su 

vinculación con los cafés también. Al cierre del PILARES de la zona el café filosófico fue un 

punto de encuentro para pelear su reapertura.  

A primera vista, este espacio donde las bancas son de concreto y los baños cierran temprano, 

pareciera no concordar con la atención a las necesidades corpóreas de los cafepensadores que 

se plantea en este artículo. Pero este lugar no necesitaba preocuparse por todas las demandas 

físicas, sino que bastaba con que les proporcionara sombra, un lugar para sentarse, una vista 

agradable rodeados de naturaleza y un eco que facilitaba la escucha de cada uno de los asistentes 

para que estos crearan comunidad. Este espacio los invitaba a hacer una cosa: quedarse y pasar 

el tiempo, elemento indispensable para el diálogo y el aprendizaje.  

En cuanto a términos arquitectónicos “el establecimiento educacional se diseñará para tener un 

ambiente acogedor más que institucional” (UNESCO, 1999, p. 147). Para hacer filosofía no se 

necesita de un auditorio, una sala de conferencias o de un aula, la filosofía ha existido desde 

siempre y se ha dado también fuera de los espacios académicos necesitando únicamente de un 

espacio de sensaciones agradables que invitan a aquel dispuesto a cuestionarse a quedarse sin 

ningún fin en especial más que el de pensar.  

 

Conclusiones 

 

La importancia de que existan “terceros lugares” es vital para los cafés filosóficos, pero 

propiciar estos espacios debe ser una tarea interdisciplinar en la que los urbanistas y arquitectos 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

73 
 

se cuestionen pedagógicamente en cuanto a las relaciones que se permiten o dificultan según el 

diseño de sus espacios. Creer que estos espacios de comercio son suficientes permite que se 

transforme en privilegio el desarrollo personal y comunitario, por lo que a la par debemos poner 

la mira en espacios públicos gratuitos.  

Las instituciones educativas y culturales no son los únicos espacios educativos existentes dentro 

de las ciudades. Volverse uno está ligado a la sensación acogedora del lugar y la participación 

de agentes educativos como talleristas o animadores de cafés que constantemente se encuentran 

limitados a pedir permisos o llegar a acuerdos para desarrollar sus actividades porque ningún 

espacio les es propio.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
Ciencia y Filosofía ISSN: 2594-2204  

 

74 
 

 

Referencias  

CANDIOTTO, Laura, et al. (2013). Socratic dialogue: a comparison between ancient and 
contemporary method. En The Encyclopaedia of Educational Philosophy and Theory. 
EEPAT. pp. 1-12. Disponible en: https://iris.unive.it/handle/10278/42816  

CHARABATI, E. (2019). La filosofía de café: el primer café filosófico en México. México: 
Universidad Nacional Autónoma de México. En HASER. Revista Internacional de 

Filosofía Aplicada, nº 11, 2020, Universidad de Sevilla, 2020, pp. 63-91. Disponible en: 
https://revistascientificas.us.es/index.php/HASER/article/view/15038  

GARCÍA DEL DUJO, Ángel; MUÑOZ RODRIGUEZ, José Manuel. (2004). “Pedagogía de 
los espacios. Esbozo de un horizonte educativo para el siglo XXI”. Universidad de 
Salamanca. Revista Española de Pedagogía Vol. 62, No. 228 (mayo-agosto), pp. 
257-278  

OLDENBURG, Ray. (2013) The café as a third place. En Tjora, Aksel; Scambler, Graham 
(ed.). Café society, pp. 7-21. Disponible en:  

https://link.springer.com/chapter/10.1057/9781137275936_2  

ONU-HABITAT (2015) Temas Habitat III 11-Espacio público. Versión en español. 
Nueva York, 29 de mayo 201, 9 p. Disponible en:  

https://habitat3.org/wp-content/uploads/Issue-Paper-11_Public_Space-SP.pdf  

STUART M. Butler and Cameron Diaz. (2016). Third places” as community 
builders. Brookings, Wednesday, September 14. Disponible en:  
https://www.brookings.edu/blog/up-front/2016/09/14/third-places-as-community-buil 
ders/  

UNESCO Regional Office for Education in Latin America and the Caribbean (Chile). (1999). 
Guía de diseño de espacios educativos. Chile, 243 p. Disponible en:  

https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000123168  


