
Ciência y filosofia ISSN: 2594-2204 

113 
 

Doi. 10.5281/zenodo.18049929.  

Entrevista 

 

Memorias del Suma Qamaña: entrevista con Eduardo Samuel Callo 

Mamani   

Memories of Suma Qamaña: interview with Eduardo Samuel Callo 

Mamani 

Memórias do Suma Qamaña: entrevista com Eduardo Samuel Callo 

Mamani 

 

Julia Judith Quispe Supo. ID. 0000-0003-1552-2680 

 

Universidad Federal del Acre, Programa de Posgrado en Letras: Lenguaje e Identidad, Acre – 

Brasil. Email: julia.supo@sou.ufac.br 

 

Resumen 

El presente texto es una entrevista realizada al teniente gobernador Eduardo Samuel Callo 

Mamani, en la cual la autoridad aymara relata las vivencias del Suma Qamaña o Buen Vivir de 

los aymaras moheños de Puno, Perú. El objetivo de esta entrevista es visibilizar los 

conocimientos ancestrales, revitalizar el idioma, destacar la memoria viva del entrevistado; así 

como, de los yatiris (sabios / filósofos), de los Mallqus (tenientes gobernadores / autoridades 

indígenas) y del pueblo aymara en general; con el intuito de fortalecer la identidad aymara; así 

como contribuir a la reflexión sobre los estudios concernientes a las narrativas de las literaturas 

indígenas. Para realizar la entrevista se utilizó el método de historia oral, y fue conducida 

mediante la técnica de entrevista no estructuradas. El siguiente punto trata sobre los 

instrumentos de recolección de la entrevista, señalar que, el audio de la entrevista se grabó 

utilizando un teléfono móvil y la aplicación Voice Recorder; también se utilizó el cuaderno de 

campo para anotar datos importantes en el momento de la entrevista. El proceso de transcripción 

enfrentó dos dificultades. La primera fue la mala calidad del audio debido a las interferencias 

sonoras; ya que, la entrevista se realizó en un espacio abierto. La segunda y más significativa 

se identificó un desafío metodológico; dado que, este trabajo se desarrolló en un contexto 

multilingüe (aymara, español y aymarañol), y los transcriptores carecían de las “competencias 

lingüísticas” para diferenciar los tres idiomas. Esta limitación provocó que algunos términos se 

https://doi.org/10.5281/zenodo.18049929
https://orcid.org/0000-0003-1552-2680


Ciência y filosofia ISSN: 2594-2204 

114 
 

transcribieron incorrectamente como palabras obscenas. Motivo por el cual, se optó por 

transcribir manualmente, descartando el uso de la herramienta automatizada.  

Palabras clave: Suma Qamaña, narrativas indígenas, resistencia aymara, identidad, mundo 

andino.  

 

Abstract 

This text is an interview with Lieutenant Governor Eduardo Samuel Callo Mamani, in which 

the Aymara authority recounts the experiences of Suma Qamaña or Buen Vivir (“Good Living”) 

of the moheños Aymara of the Puno region of Peru. The objective of this interview is to give 

visibility to ancestral knowledge, revitalize the language, and highlight the living memory of 

the interviewee, as well as that of the yatiris (wisdom-keepers / philosophers), the Mallqus 

(lieutenant governors / Indigenous authorities), and the Aymara people in general. This aims to 

strengthen Aymara identity and contribute to the discourse surrounding Indigenous literary 

narratives. From a methodological perspective, the interview was conducted using the oral 

history method and was carried out through an unstructured interview technique. Regarding the 

data collection instruments, the interview audio was recorded using a mobile phone and the 

Voice Recorder application and was subsequently transcribed manually. A field notebook was 

also utilized, which was vital for noting important data in real-time during the interview. The 

transcription process encountered two primary challenges. The first was poor audio quality due 

to acoustic interference, as the interview was conducted in an open space. The second, and more 

significant, was a methodological challenge: the work was developed in a multilingual context 

(Aymara, Spanish, and Aymarañol), and the transcribers lacked the necessary linguistic 

competencies to differentiate between the three languages. This limitation resulted in some 

terms being incorrectly transcribed as obscene words. Consequently, manual transcription was 

selected, and the use of automated transcription tools was discarded.  

Keywords:  Suma Qamaña. Indigenous narratives. Aymara resistance. Identity. Andean world. 

 

Resumo 

Este texto é uma entrevista com o Tenente-Governador Eduardo Samuel Callo Mamani, na qual 

a autoridade Aymara relata as experiências do Suma Qamaña ou Bem Viver dos Aymaras 

moheños de Puno, Peru. O objetivo desta entrevista é tornar visível o conhecimento ancestral, 

revitalizar a língua e destacar a memória viva do entrevistado, bem como a dos yatiris 

(sábios/filósofos), dos Mallqus (tenentes-governadores/autoridades indígenas) e do povo 



Ciência y filosofia ISSN: 2594-2204 

115 
 

Aymara em geral, com o intuito de fortalecer a identidade Aymara e contribuir para a reflexão 

sobre estudos referentes às narrativas das literaturas indígenas. A entrevista foi conduzida 

utilizando o método de história oral e técnicas de entrevista não estruturada. A seção seguinte 

aborda os instrumentos de coleta de dados utilizados: o áudio foi gravado utilizando um telefone 

celular e o aplicativo Gravador de Voz; um caderno de campo também foi utilizado para 

registrar dados importantes durante a entrevista.  O processo de transcrição enfrentou duas 

dificuldades. O primeiro desafio foi a baixa qualidade do áudio devido ao ruído de fundo, visto 

que a entrevista foi realizada ao ar livre.  O segundo desafio, e o mais significativo, foi 

metodológico: este trabalho foi realizado em um contexto multilíngue (aymara, espanhol e 

aymarañol), e os transcritores não possuíam a competência linguística necessária para 

diferenciar entre os três idiomas. Essa limitação levou à transcrição incorreta de alguns termos 

como palavras obscenas. Portanto, optou-se pela transcrição manual, descartando-se o uso da 

ferramenta automatizada. 

Palavras-chave: Suma Qamaña. Narrativas indígenas. Resistência aymara. Identidade. Mundo 

andino. 

 

 

Enviado: 01 de junio de 2025 

Revisado: 25 de septiembre de 2025 

Aprobado: 08 de diciembre de 2025 

Publicado: 27 de diciembre de 2025 

 

 

 

 

 

 

 

 



Ciência y filosofia ISSN: 2594-2204 

116 
 

 

 

 

 

 

Introducción 

 

Esta entrevista se realizó el 8 de diciembre del 2023 en el domicilio del Mallqu Eduardo Samuel 

Callo Mamani, en la parcialidad de Wilasataq’ani, Lloquesani, provincia de Moho, región 

Puno, Perú, adyacente al Lago Titiqaqa, y a las faldas del cerro Mirq’imarka. En aquel entonces, 

el informante contaba con 83 años. Cabe resaltar que el portador de conocimientos y sabidurías, 

oriundo de dicha parcialidad, ejerció los cargos de Mallqu (autoridad político-administrativo) 

y Tatatana (sabio encargado de los ritos del pago a la Pachamama o Madre Tierra), figuras 

claves y centrales en la estructura social y cosmovisión aymara. 

Vale la pena señalar que, en la lengua del colonizador el Mallqu Eduardo ejerció el 

cargo de teniente gobernador, lo que lo situaba como la máxima autoridad en el contexto 

aymara moheño. Sin embargo, es crucial precisar que, para la cosmovisión andina aymara, la 

condición de Mallqu, trasciende lo meramente político – administrativo, es inherente e 

irrevocable, persistiendo más allá del ejercicio temporal de un cargo oficial. Esta dimensión 

ontológica, donde el liderazgo es inmanente al ser y no una función circunstancial, representa 

una cosmovisión de alta complejidad, cuya comprensión resulta epistémicamente desafiante 

para los paradigmas occidentales 

Hay que hacer notar que el entrevistado posee un corpus de saberes ancestrales y 

conocimiento propios del mundo aymara, cuya integración en el discurso académico se torna 

imperativo. Esta incorporación se justifica en el hecho de que la cosmovisión aymara constituye 

un sistema epistemológico que postula la necesidad de una coexistencia en equilibrio y armonía 

tanto con el contexto natural, como con el mundo de las deidades.  

 

 

Entrevista 

 

 



Ciência y filosofia ISSN: 2594-2204 

117 
 

Julia Judith: Para comenzar, por favor detalle las funciones y requisitos para ser elegido 

Mallqu (teniente gobernador o autoridad indígena).  

Eduardo Samuel: Muy bien, muchas gracias, señorita por esta visita, de repente yo interprete 

algunas partes mal; pero usted corregirá, porque yo he nacido en este lugar que se llama 

Wilastaq’ani pertenece a [la] provincia de Moho, es una parcialidad; entonces, cuando tenía 

mis treinta años, fui comisario, después de comisario, hay que hacer el cargo de agente 

municipal [se asciende al cargo de agente municipal], antes decíamos alcaldía. Después de ese 

periodo fui [ejercí como] teniente [gobernador], [en este rol se practican diversas tradiciones], 

como en Candelaria, [donde] para [la] fiesta de [la virgen] Candelaria [es necesario realizar] 

anticipadamente el pago [a la] Tierra, a los Cabildos, a todos los Apus1 desde Bolivia hasta 

Huascarán [y] Lima, se levanta [convoca] todos los Apus para realizar el pago a la Santa Tierra, 

[siguiendo]las costumbres que [heredamos] de nuestros antepasados. No [las] olvidamos, las 

mantenemos vivas y nos esforzamos por fortalecerlas para que nunca se pierda estas valiosas 

costumbres y tradiciones ancestrales; entonces, [realizamos] el pago en la fiesta de Candelaria. 

Esta celebración se organiza con la participación de los cuatro suyus [Estados]: Q’ulla, Inka, 

Uru, Kullawa2.  

Kullawa es de la zona más alta de Moho, Q’ulla es [de la zona [del] Lago Titiqaqa, Inka es de 

los Apus, los mineros inkas; y los Urus vivían siempre en todas las islas y alrededor del Lago 

Titiqaqa. En nuestras costumbres, durante la fiesta de la virgen de la Candelaria, se realiza 

Q’urawasiri: un combate ceremonial entre el Inka y el Qulla, el ondeo se realiza de cien metros 

de distancia, si Q’ulla ondea al Inka durante el combate ritual, es un presagio de abundancia, 

quiere decir que habrá una cosecha excepcional de alimentos, sobre todo granos. Ahora, si el 

Inka ondea [vence] al Q’ulla, es un augurio de prosperidad comercial, lo que significa que habrá 

dinero y ganancia para los comerciantes. Ahora en el caso de los Urus y Kullawas, si el Kullawa 

vence a los Urus, el presagio es de escasez, augurando que la pesca será mala; por el contrario, 

si el Uru vence al Kullawa, quiere decir que sus animales van a morir, va a haber nevada [es 

decir, se augura la muerte del ganado a causa de la nevada]. 

Después de Candelaria nosotros ya nos encargamos de cuidar nuestros cultivos, cuidamos [la 

cosecha] de la chhijña [granizo], es el más abusivo [de los fenómenos naturales]; arrasa con 

todos nuestros granos y cultivos. Para [defendernos y] cuidarnos de él, realizamos un ritual que 

consiste en prender fogatas, gritar e insultar a la chhijña, como un soldado, así le gritamos [para 

 
1 Los Apus, en el mundo andino son las montañas sagradas, llamados también Achachilas o Mallqus. 
2 Q’ulla, Inka, Uru, Kullawa, conceptos aymaras imposible traducirlo a la lengua del colonizador; sin embargo, 

podemos decir que existe un equivalente aproximado como presidente o gobernante de cada suyu (Estado). 



Ciência y filosofia ISSN: 2594-2204 

118 
 

ahuyentarlo]. Otro [fenómeno], qhasa [helada], en qhasa también nosotros estamos toda la 

noche encendiendo la fogata, para [proteger y] salvar nuestros productos, nuestras chacras, sino 

hacemos esto arrasa todo [el cultivo], qhasa se llama la helada; entonces de esa manera nosotros 

nos atajamos [protegemos], hoy parece que se está extinguiendo estas buenas costumbres; pero, 

[tenemos la responsabilidad de rescatarlas y] hay que volver a cultivarlas. 

También sabemos cómo será este año observando a las aves del lago; ellas son nuestras guías. 

Cuando las aves construyen sus nidos en las partes altas de las totoras, es señal de un año 

lluvioso, pues a si se protegen [de las inundaciones]. En cambio, cuando no habrá mucha lluvia, 

hacen sus nidos en la parte baja. Nosotros vamos al lago, observamos las totoras y, según dónde 

estén los nidos, deducimos si el año será lluvioso o seco. Todos estos conocimientos los 

aprendimos de nuestros abuelos y antepasados, y seguimos [practicando]. 

Igualmente, el zorro es una guía para la siembra. Cuando los zorros aúllan en los cerros ya se 

aproxima el tiempo de sembrar. Ese es el aviso para el inicio del año agrícola, es decir debemos 

sembrar la papa milli3 de manera temprana. El zorro mismo sabe, se adelanta; porque nos avisa 

que hay que sembrar adelantado la papa milli. Y si no aúllan, entonces hay que esperar, porque 

se anuncia que habrá helada, eso sabe los zorros. La siembra mayor de la papa suele ocurrir 

alrededor de mediados de octubre, más o menos diecisiete de ese mes, que es el momento 

preciso para la siembra. El zorro también tiene significado, [si] está [aullando] a medio cerro, 

significa que va a haber poco producto, si el zorro aúlla en las partes altas de cerro, es indicativo 

de que la producción será abundante, también tiene sus significados esos animales. 

Nos hemos olvidado del Marani, hay un Marani para el año. Marani es el que viste poncho 

negro, pantalón negro, sombrero negro, chalina negra, su bastón floreadito, el bastón tiene que 

ser de chima, palo negro chima, él está encargado para cuidar el producto, [es decir los cultivos], 

él tiene bastante responsabilidad, porque tiene que cuidar [las chacras], también es como un 

sabio, tiene que tener fe en los Apus, en los Cabildos, tiene que pagarse también a la 

Pachamama [Madre Tierra], entregar todo el producto a la Pachamama para que sea buen año, 

para que él también demuestre ser responsable, así es el Marani, en eso consiste. 

Qué más puedo decir, en caso haya sequías, que también se presentan, parece que cada sesenta 

años o suxta tunka maras de sequías graves ha pasado. La gente escarbaba qimillu, un pasto 

silvestre de los campos, porque no había que comer. Para alimentarse molían las raíces del 

qimillu, en sus batanes. El proceso consistía en escarbar, lavarlas, secarlas al sol y convertirlas 

en harina. 

 
3 Milli, palabra aymara que significa siembra de las primeras cosechas de la papa.  

 



Ciência y filosofia ISSN: 2594-2204 

119 
 

Ahora, nuestro verdadero salvador ha sido siempre la quinua. Existe otra variedad silvestre, se 

llama ajara, es mejor que la quinua corriente. De hecho, se considera que la ajara es más 

sabroso, con eso también nos alimentamos en [tiempos de] sequía, muchas veces pasamos 

sacrificio, la mamá, el papá tiene que ser bastante responsables para cuidar a sus hijos, porque 

en la sequía ya no hay semillas, no hay para sembrar los granos. Ahora la mamá se guarda en 

parte secretos las semillas, para que los hijos no coman, que no saquen para sembrar; al año 

siguiente de repente ya hay lluvia. La lluvia, el agua es la vida. 

Hay otra costumbre, para suspender a chhijña [granizo] hay que pagar, pero con otros 

productos, no con los productos que consumimos, hay otros productos silvestres: papa silvestre, 

ullukitu silvestre, oca silvestre, cebadillas; porque también tiene una mesa en el cerro más alto, 

allí se paga para empezar el año, el teniente se encarga de eso para empezar su mandato, para 

que no haya chhijña, para que no haya qhasa o helada. También se paga al Mantu, Mantu es el 

viento más fuerte que se lleva la nube a todo lugar, pero se paga con otro tipo de ofrenda, hay 

que pagar con animales, con feto de animales, con huevo, primer huevo de una gallina, huevos 

de primera puesta; se pone al Mantu, Mantu es el viento. 

Estas son costumbres de nuestros antepasados, parece mentira, yo también sé pagar, a mí me 

suplican para ir al cerro, donde pagamos el lugar se llama Phasaphasa; yo aprendí de mis 

abuelos, de mi padre, de mis tatarabuelos aprendí; por eso me suplican a mí; entonces yo voy, 

acepto, pero después de servir también me despido, en ese periodo yo me llamo Tatatana, así 

se llama, Tatatana me llaman; entonces yo Tatatana suspendo cuando ya estoy sirviendo cinco, 

seis años, hasta ahí nomás; otro tiene que reemplazarme, Tatatana, eso es una costumbre 

ancestral, no es solamente nuestra parcialidad, para todas las comunidades, las parcialidades, 

del mismo modo para el pueblo de Moho, también tiene su teniente, pagan a Santa Tierra 

Pachamama, a los Cabildos, a los Mallqus4; desde Bolivia, hasta el norte del Perú pagamos, 

allí en Bolivia a los Apus más grandes, por ejemplo, Illimani, Kallinsani, Wallpakayuni; 

también levantamos la mina de Potosí, la mina de Miyulmína, más famosos levantamos para 

pagar a Santa Tierra. En el Perú hay Qurichancha, Huascaran, Machupicchu,  Huaynapicchu, 

después tenemos Layqaquta que está sumergido en el Lago Titiqaqa, es real, parece que es 

mentira, pero es cierto que en las gradas en alguna parte aparece para entrar al Lago Titiqaqa, 

son moradas hechas de piedras y muchas personas han escuchado que suenan campanas, debe 

ser cierto; porque, por algo se llama Layqaquta [lago embrujado], así es, después, kunanaks 

 
4 Mallqus, en este contexto los Mallqus son deidades o montañas sagradas. 



Ciência y filosofia ISSN: 2594-2204 

120 
 

amtäsi [que cosas más puedo recordarme] [silencio] … “Haber sugiéreme”. … Susurró don 

Eduardo; porque él sabía que estaba siendo grabado.  

Julia Judith: Comente brevemente sobre las funciones de la T’alla. 

Eduardo Samuel: La esposa del teniente, cuando yo soy teniente, soy Mallqu [autoridad-

cóndor/ teniente gobernador], Jiliri Mallqu [autoridad-cóndor mayor]; entonces yo debo tener 

un Comisario, Kupikallachi [“hombro derecho”] se llama, otro Comisario Ch’iqakallachi 

[“hombro izquierdo”] se llama; ahora las señoras se llaman T’alla [mujer principal], … 

[silencio] … ahora me olvidé, cuando se q’urawasi, cuando se hondean, Q’ulla e Inka; el Inka 

tiene ñust’as [princesas], ellas llevan los productos como piedras brillantes y maíz, lo que 

produce el Inka para invitar al Q’ulla. El Q’ulla invita al Inka la mejor papa, granos, eso está 

encargado de llevar. Igualmente, cuando se ondean los Urus y Kullawas intercambian 

productos. 

Julia Judith: Sobre Santa Bárbara. ¿podría comentar al respecto? 

Eduardo Samuel: Al respecto de Santa Bárbara, se organizan las comunidades y las 

parcialidades, por ejemplo, kupi [derecha], yo estoy en kupi parcialidad de Lloquesani pertenece 

a kupi, ahora en kupi nosotros somos segundo padre, el primero es Jach’a Paru, ésta viene 

primero con sus productos: habas, granos, papa, todo producto trae; entonces, si no se presenta 

Jach’a Paru, nosotros esta parcialidad de Lloquesani se encarga de organizar para ir a Santa 

Bárbara, la virgen; ahora nosotros somos kupi tenemos que empezar; después, viene ch’iqa 

[izquierda], nosotros somos los mayores, entonces de igual manera los de ch’iqa vienen, pero 

nosotros tenemos que cargar [ataviar] a Santa Bárbara con nuestra papita, nuestro producto en 

un awayu5 o wayllasa decimos, en su manito un ramo de habas y un ramo de cebada, además 

de su corona. Loquesani o Jach’a Paru se encarga de poner su corona. 

Los tenientes llaman a sus parcialidades que pertenece a la derecha, [llama por el] nombre de 

sus comunidades, de sus parcialidades; también tienen cargo, porque cada parcialidad, cada 

comunidad tiene que traer sus productos verdes [vegetales no maduros como] cebada, todo; 

entonces lo cargamos así [colocar habas, cebada, papa a la virgen]. Los que pertenecen al lado 

de la izquierda también vienen y cargan [colocan productos vegetales] a Santa Bárbara; ahí 

tiene mucho significado, porque de repente tiene mucha carga al lado izquierdo, entonces eso 

quiere decir nos ha ganado, habrá en el lado izquierdo bastante producción, ahora si se inclina 

al lado de la derecha, entonces kupi se llama, al lado de la derecha se inclina el producto de la 

 
5 Tejido cuadrangular para cargar objetos del día a día, así como también sirve para cargar a las wawas [bebés] 



Ciência y filosofia ISSN: 2594-2204 

121 
 

Virgen, entonces quiere decir en kupi o en la derecha va a haber bastante producción, eso 

significa. 

También a la iglesia, al templo de Dios hay que entrar con su poncho, con su sombrero negro, 

poncho wayruro6, pantalón negro; también las señoras deben vestir de negro, pollera oscura, su 

chaqueta negra, sombrero negro; entonces como para venderse ponen en la iglesia los 

productos, en fila se ponen hasta afuera de la iglesia, en fila ambos lados, tanto de la izquierda 

tanto de la derecha hasta afuera ¿para qué? Para que después de la misa, misa ya ha celebrado 

el padre, él viene con su agua bendita para ch’allar [rociar /bendecir] a todos, desde la derecha 

hasta la izquierda, eso sí bastante significado; entonces como yo digo, cuando Santa Bárbara 

tiene productos iguales, quiere decir tanto [los ayllus de] la izquierda como de la derecha tendrá 

producción. 

Julia Judith: ¿Por qué de negro? ¿Por qué no admite una variante como el marrón? 

Eduardo Samuel: No, negro, eso es desde aquellos tiempos han acostumbrado nuestros 

abuelos usar negro, más antes siempre ha habido eso, pero de otra manera cuando no existía 

esas imágenes [vírgenes] eran otro, esos en Q’urawasiri eran reales, de verdad, es una guerra, 

un combate; porque aquellos años antes de mi abuelo, antes de mi tatarabuelo, los varones 

usaban como Inka, igualito, una falda angosta y las mujeres siempre usaban polleras amplias 

para distinguirse de los varones, porque los varones usaban unas faldas angostas y mintiru 

[prenda para cubrir la cabeza], el otro mintiru también las mujeres, los varones también usaban 

mintiru, en esos tiempos no había sandalia, de otros materiales se hacían, del cuero de llama 

usaban sandalias en esos tiempos. 

Julia Judith: Enseguida podría compartir algunos detalles sobre el t’antapunchuni. 

Eduardo Samuel: Eso viene al final del año, t’antapunchuni [poncho con panes] organiza el 

teniente mismo, las parcialidades es el que se encarga para sacar t’antapunchuni, si ha trabajado 

bien, lo sacan mejor, tres, cuatro vueltas a la plaza, si ha trabajado poco dos vueltitas, una 

vueltita sacan, igualito en otras parcialidades sacan a sus tenientes, sus autoridades del campo. 

Julia Judith: Coméntenos sobre los espacios sagrados. 

Eduardo Samuel: Nosotros también pago [pagamos]en Phasaphasani, eso es general, toda la 

parcialidad tenemos que ir, de aquí [Lloquesani] a Phasaphasani, más o menos como cinco 

kilómetros hay que caminar; pero allí [Phasaphasani] también Tatatana tiene mucho trabajo,  

tiene que hacer para Tullq’a, para Ispalla, para Despensa, para Mallqu Qutusi, para T’alla 

Qutusi, hay bastantes mesas para servir, aparte, aparte, aparte hay que preparar; ahora Tatatana 

 
6 Prenda de vestir de los Mallqus, el nombre hace alusión a las semillas wayruro de color rojo con mancha negra, 

por ende, el poncho wayruro posee franjas delgadas de color rojo y negro. 



Ciência y filosofia ISSN: 2594-2204 

122 
 

más o menos prepara como seis, siete mesadas; entonces las personas de la parcialidad ya 

conoce a donde les toca ir, a Tullq’ani o Ispalla o Mallqu Qutusi o T’alla Qutusi, ya saben, 

ellos mismos se dicen yo voy a tal sitio, yo sé ir a tal sitio. 

Julia Judith: ¿Qué significa Tullq’a? 

Eduardo Samuel: Tullq’a Quta es un yerno de afuera, tiene mesa aparte; hay una historia, dice 

de Umuchi ha ido un hombre soltero, claro que unos tres, cuatro, cinco personas en tiempo de 

sequía; entonces hay que traer [agua] de Bolivia, de Tullq’a Quta, de un lago hay que traer 

[agua] para que caiga la lluvia, para pasar [realizar] con esa agua una ceremonia especial y 

llueve; pero este lago se llama ya Tullq’a Quta; porque de una comunidad de Umuchi se perdió 

en ese lago, se ahogó y ni más a aparecido ese hombre hasta la fecha, de aquellos años, será 

hace unos cien años, por eso le llamamos Tullq’a Quta; porque, un hombre ha ido a traer agua 

y no ha aparecido, porque ese lago lo ha tragado, no lo han encontrado; entonces, de todas 

maneras hasta hoy, cuando no llueve, está escaso la lluvia, es sequía, vamos a traer esa agua; 

entonces, con el agua ya pasamos [realizamos] una ceremonia, recién realmente viene la lluvia, 

llueve. 

Por ejemplo, yo soy Tatatana a mí me toca preparar todas las mesas en Phasaphasa; entonces, 

hay otro mi mayor, otro Tatatana es mi mayor, sabe más, sabe más cosas, ese se llama Yatiri 

[sabio], y sabe, a mí me puede decir las verdades; entonces, me suplica a mí, ‘Mallqu Eduardo, 

- ahorita está lloviendo, estamos preparando - Mallqu Eduardo, aquí está un par de cervecitas 

chiquitas, challawachalu, suspéndelo me dijo a mí’, yo me admiré, me sorprendió cuando me 

dijo así; entonces, parece mentira que mirando al Oriente donde sale el sol me puse en un cerro 

alto, me parece que me dio las palabras algunas personas, Cabildos me dio [las palabras], me 

salió buenas palabras; luego regreso donde preparan las mesadas; entonces, suspendió, hasta yo 

mismo me admiré, seguro que yo tengo fe, por eso me ha indicado a mí, porque yo soy Tatatana 

segundo. 

Ahora por la tarde terminando, toda la mesada se entrega a cada uno [deidad] para quemar en 

sus lugares, por ejemplo a T’alla, a Despensa, a Tullq’ajaqi; también me dijo: ‘Mallqu Eduardo 

ahora llámalo al Marani [Señor Lluvia]’; entonces,  yo otra vez, ya casi ya no era sorpresa, lo 

llamé, buenas frases me salió así lo llamé: tunka pani7 Marani aksarkama, aksarkama [hombres 

protectores, Señor Lluvia vengan a este lado, vengan a este lado], Cabildos, Kallinsani Jach’a-

tatas [abuelos mayores de Kallinsani], Illimani; todo levanté; entonces, comenzó a llegar la 

 
7 “Pani. Nombre numeral para cosas racionales y significa dos como paa o paya para todas las demás cosas 

irracionales vivientes o no vivientes. Vide Paa Tûca panini o paani. Doce hombres o ángeles, &c. Y para cosas 

irracionales dizen Tunca paani, y el payani solamente” (ILLA-A / Bertonio, 2011, p. 423) 



Ciência y filosofia ISSN: 2594-2204 

123 
 

lluvia, eso ocurrió hasta ahora mismo me admiró yo, ¿por qué? No sé yo, me indicó el maestro 

mayor, me ha indicado. 

Julia Judith: ¿En época de sequía extrema como se organizan? Recuerdo que, en mi 

infancia en tiempos de sequía, en las noches salíamos a cantar el waqhali [“canto del 

llanto”]: “papax sasas jachaqalaq papasktwa ay waqhali, ay waqhali; tutus sasin ch’umi 

qalaq tutusqtwa ay waqhali, ay waqhali”. [“pensando/diciendo que es papa, piedras grandes 

nomas estoy comiendo; ay estamos llorando a gritos; ay, estamos llorando a gritos; pensando 

que es maíz, solamente piedritas pequeñas estoy comiendo; ay, estamos llorando a gritos, ay, 

estamos llorando a gritos”]. ¿Usted recuerda? 

Eduardo Samuel: Eso más bien me olvidé, ya no puedo, waqhali se llama eso; cuando hay 

sequía, cuando hay helada, hay que salir a rogamiento, waqhali hay que cantar: “ay waqhäli, 

papay, tutuy sas jachapktwä, ay waqhäli”8 [ay, estamos llorando a gritos, papa, maíz diciendo 

estamos llorando, ay waqhali]; extensión tiene. Unas abuelitas antiguas saben, ellas saben, nos 

hemos olvidado actualmente, esa costumbre era muy interesante, eso waqhalimos [cantamos y 

lloramos] los niños a partir de cuatro años para arriba. 

Julia Judith: ¿Una persona mayor de edad puede ser? 

Eduardo Samuel: No puede, no puede, todos los niños, acá a la pampa nos bajaban una 

abuelita, ahí “nos hacían llorar”, waqhalir, ahí nos hacía bajar las abuelitas antiguas, así fue. 

¿Qué más? Hazme recordar. 

Julia Judith: Mi abuela me narraba una práctica ritual de su tiempo que consistía en 

provocarle sufrimiento al sapo para atraer la lluvia 

Eduardo Samuel: Ah, sí, eso es para que llueva, hay que sacar la rana del lago, entonces hay 

que quemar para que llueva, entonces al quemar qayra [rana], grita; por eso con grito pide la 

lluvia y cae la lluvia. Rana sacan y lo queman; eso en mis años no ha habido, siempre buen año 

era cuando yo era teniente, buen año; porque, a la gente se maneja con educación, con un poco 

de carácter también, con carácter, a mí me obedecían bien. No pues como otros tenientes: ‘¡tú 

no estás haciendo, tú no estás trabajando!’, así no, con manera, al menos mi señora decía: 

‘abuelitas vengan a trabajar’; - ‘no voy a poder’ -, ‘no, vengan, vamos a estar pijchando 

[masticando coca] nosotras’, decían mi esposa, ‘vamos a estar pijchando nosotras todas las 

abuelitas conmigo vamos a estar pijchando’ sabe decir, y vienen la gente, bastante gente he 

tenido yo.  

 
8 Don Eduardo cantó con otra tonada de voz, más lento. 



Ciência y filosofia ISSN: 2594-2204 

124 
 

Hay manera de hablar, las personas me decían, por ejemplo, un joven se llama R. Mamani me 

dijo a la cara: “yo voy a cumplir ayni9”; porque yo vivía en el pueblo, nunca he estado en 

reuniones de este lugar; entonces, de repente me nombran teniente; entonces “yo ayni, tú nunca 

has estado con nosotros”, decía. Mi esposa también ha escuchado, ha escuchado que nos decía, 

ahora mi esposa se alegra, ‘eso nos advierte que nosotros vamos a ser mejor’, eso más o menos; 

nos ha dicho así, ayni nos ha dicho, [ayni] phuqhasqa10, nos ha dicho; entonces, mi esposa se 

pone [lleva] dulces, coca, más o menos arto comen; ahora nosotros casa por casa visitamos, no 

como otros tenientes que en la junta no más se encuentran, en la reunión no más. 

La idea de mi esposa era, ‘vamos a visitar casa por casa para tener gente’, visita empezamos 

toda la vuelta con su dulcecito, su kukita [coca], ya está; ‘juntukiwa, juntukiwa, trabajt’añani’ 

[todos juntos, todos juntos trabajaremos]. Ahora para jaqxatasiri, para pagar a [la virgen de] 

Candelaria, hay que tener dos chu’spas11; yo tengo uno para alcohol puro, otro para mezclar, 

¿por qué tengo alcohol puro y porque tengo trago mezcladito? Eso porque la gente me sirve, de 

boca en boca nos embroca; entonces, cuando uno [Mallqu] me sirve [alcohol] puro ya lo tengo 

en la boca mezclando con la coca, automáticamente después la coca lo boto, para no 

emborracharme, es costumbre pues; con la coca también me taquean en la boca, yo también 

estoy dando de la boca, para eso es, con la derecha y la izquierda, eso es una “guerra”, nos 

chocamos, por eso yo tengo alcohol, otro es trago, entonces para Huaraya tengo alcohol bien 

alistado, coca bien; me dan a la boca, yo también tengo que dar a la boca, taquear la coca y su 

alcohol, no usamos ni copita ni vasito, de frente de botella, así damos. 

Ahora hay uno, tuerke12, “a mí me van a robar” los de la izquierda, como yo soy teniente mayor 

de alguna parcialidad, “me va a robar” a la fuerza me van a jalar a la izquierda, si me “roban” 

tienen que cambiarme con multa, con una istalla o tari, [ésta] tiene que tener su par de alcohol 

puro, cigarro, coca y dulce; entonces un comisionado viene a hacerme tuerke, entonces 

comisionado un par viene y me trae [recupera], así es, a mí a la fuerza casi me llevan, la derecha 

también jala, lo jalamos, ellos también vienen [a recuperar a su Mallqu], comisionado un par, 

un par de varones, un par de T’allas, Mallqu un par, un par de T’alla, así nos paga la multa, 

 
9 Ayni. s. Reciprocidad. Correspondencia mutua con una persona. (Ajacopa, T.; Mamani, V.; Vino, Mabel. Paitani 

arupirwa: Diccionario Bilingüe. 2020, p. 54). 
10 Ayni phuqhaña. [áyni-phoqháña]. v. tr. Retribuir. Corresponder al favor o al obsequio que uno recibe. (Ajacopa, 

T.; Mamani, V.; Vino, Mabel. Paitani arupirwa: Diccionario Bilingüe. 2020, p. 54). 
11 Bolsas de forma rectangular con diseños que sirve para transportar, coca, bebidas, llujt’a y otros objetos 

pequeños. 
12 Turkasiña. s. Trueque. Acto y efecto de trocar, cambio. / Turksuña. v. tr. Cambiar. Recuperar algo perdido, que 

alguien lo encontró, y recompensarlo a la persona merecedora. (Ajacopa, T.; Mamani, V.; Vino, Mabel. Paitani 

arupirwa: Diccionario Bilingüe. 2020, p.237). 



Ciência y filosofia ISSN: 2594-2204 

125 
 

nosotros revisamos, está completo; lo despachamos, los despachamos a su lugar, a su grupo lo 

despachamos.  

Al iniciar hay que pagar, por ejemplo, Q’ulla está en la Utaraya13, la comunidad tiene Utaraya. 

Nosotros también tenemos Utaraya; entonces, le toca a un kupi [nosotros debemos visitar al] 

Q’ulla; entonces los tenientes estamos obligados, yo voy, pero con mi Tatatana; entonces 

levantamos, hay que saber levantar t’inkas, tres t’inkas hay que levantar, hay tres waquitos 

[vaso ceremonial] antiguos, en eso se sirven, nosotros debemos tener chicha, Orq’ochicha 

[chicha macho]  decimos nosotros, hecho de cebadilla, chicha tiene que ser; entonces mi 

Tatatana, yo soy teniente; entro yo, coca tengo así [puñado grande de coca], wiphayyyyyyyyy, 

wiphayyyyyyyyy entro como con mixtura; entonces me reciben bien, !parcialidad de Lloquesani, 

Callo esta entrandoooo, buen añoooooooooo! La gente dice. ‘Campo, campo, entro yo, déjame 

pasar’; hay uno que se llama, Q’ulla, Q’ulla no te va mirar, ni su T’alla; con su mintiru bien así 

tapado, todo vestido de negro, no mira a nadie; pero mi esposa es bien viva, lo levanta su 

sombrero, lo levanta; entonces quiere decir, no han cuidado bien, ese [Q’ulla] tiene cuidante, 

no deja ni meter la mano, muchos quieren tocar al Q’ulla, a su Ispalla, bien cuidado está, con 

sus guardianes, vestidos de negro, huayruro; entonces, no dejan; pero mi esposa entra de otra 

manera y lo levanta, y trae bendición, eso significa que ha traído bendición. 

Entonces ese año realmente hemos pasado bien, ha habido lluvia a su hora, ahora la persona 

que me decía “voy a pagar el ayni’, me agradeció, me dijo: ‘hermano, yo no he regado ni una 

de mis chacras, la lluvia a su hora ha llegado’, ahora también de la limpieza del río, este hombre 

había mandado a su esposa, su esposa hace una semana dio a luz, y está sudando, yo no dejé 

trabajar, ‘no trabajes, tú recién has dado a luz, yo voy a trabajar por ti’ le dije, acá me amarré 

la chalina, mi poncho me pongo bien, agarro su lampa del que va trabajar, su pico, yo trabajé 

todo el día por ella. [El joven] a la casa ha venido a felicitarme, ‘salvaste a mi esposa’, pudo 

enfermarse, si la mujer está fresca, sobreparto puede dar, y está bien agradecido, más bien me 

ha agradecido, pero él me dijo así; pero mostré ese ejemplo; pero muchas cosas también, porque 

no me gusta, claro que hablo en las reuniones todo, claro a la vejez a veces ya fracaso, yo mismo 

me doy cuenta, me equivoco a veces, a mi hijo le digo: ‘me equivoco, hazme este documento’, 

le mandé recién, yo ya no puedo ni ortografía, me falta bastante. Empecé a teclear la máquina 

de escribir de antes, y me leo, acá falta de ortografía, aquí había escrito con h, había escrito 

ambos con h, ¡ves cómo me he equivocado! A mi hijo lo mandé a hacer. 

Julia Judith: ¿Qué significa Ispalla? 

 
13 Utaraya: es un refugio de los aymaras, las utarayas tiene forma cuadrangular en algunos casos tienen casas 

alrededor, otras utarayas apenas son canchones. 



Ciência y filosofia ISSN: 2594-2204 

126 
 

Eduardo Samuel: Ispalla es papa y q’aracayito es oca. 

Julia Judith: Podría comentarnos la diversidad de productos nativos de Moho 

Eduardo Samuel: Productos nativos, acá [en Moho] hay oca, tenemos isaño, quinua, qañawa, 

son originales, son productos originales, papa es peruana, también papa había habido, también 

comían ulluku. Ulluku silvestre daba [producía] en esas q’arq’as [rocas gigantes], silvestre 

[risas] nosotros sabemos escarbar, igualito que ulluku es, solo que tiene más agua. 

Julia Judith: Tío podría describir sus hábitos alimenticios ¿Qué consumen regularmente? 

Eduardo Samuel: Siempre [nos] alimentamos con quinua, hay dos clases de quinua: quinua 

amarilla y quinua blanca, después ajara, ajara es quinua silvestre; mi mamá todos los años 

tenía así [ajara]. Llegó un año de escasez, sequía llegó, ahora no es un año nomás, sequía duró 

tres años, tres años ha helado en los valles de Bolivia, Ch’uma, Quitalaqe, Umanat’a en esas 

pampas ya no había papa; ha helado [en] Cusco, [en] Valle del Tambo. No hay lluvia, a la Costa 

no entra agua, las chacras se secan, tres años, en esos tres años mi padre gracias a Dios siempre 

viajaba a Bolivia, en la frontera hay haciendas, traía poco a poco producto, en las haciendas 

también está por terminarse, traía chuño, traía tunta, papita negra, traía de la frontera, tiene 

amistades en la frontera. Portillo se llama el dueño de la hacienda, en la frontera mi papá tenía 

amistad, y nosotros esperamos, “mi padre se perdió” como dos semanas, “ya no salió del lago” 

en la sequía; nosotros subimos al cerro más alto para ver [el] bote de vela, porque de acá ha ido 

con bote de vela; entonces en la pampa [lago] venía bote de vela, blanquito venía, nos alegramos 

nosotros; estos eucaliptos no existían; cargadito de leña [estuvimos], y salió ese bote al muelle 

antiguo. 

El dueño del bote se llamaba Amelio Fuentes, dueño de una Isla Soto; con él ha ido mi papá, 

había traído papa, chuño, cebada, kaya [oca liofilizada]; y la gente se han ido al muelle cuando 

salió [llegó el] bote, mi papá era la salvación, ese señor Amelio Fuentes también salvación, aquí 

[Wilastaq’ani] entraba la gente, acasito [al costado de la casa] descargaban papa, chuño, todo; 

triste era, las abuelitas han ido a cargar; el señor Amelio decía, Miguel se llamaba mi papá, 

‘Miguel que hacemos con esta gente, un saco de papa le daremos, que se haga watya [papa 

asada en horno de terrones] en esta pampita’, decía el señor Amelio, un saco levantó y se ha ido 

hacer su watyada, no comieron ahí mismo, sino que una autoridad tiene que repartir la watyada 

a cada uno, no comer ahí mismo, así ese señor Amelio Fuentes preguntó a mi padre ‘¿qué 

hacemos con esta gente?’ Porque todos han traído, pero gente honrada, algunos robarían, un 

saco abre en el muelle, uno se encarga; tu lleva este tantito, tu lleva este tantito, porque todo 

entero una persona de edad no puede cargar y todos han traído acá, han amontonado acá [cerca 

a la casa de don Eduardo]. 



Ciência y filosofia ISSN: 2594-2204 

127 
 

Ahora, había un camioncito, de Moho ha bajado al campo, ese producto es para vender en la 

plaza de Moho, no es para consumo de nosotros; cebada, q’aracebada [cebada sin cáscara], 

chuño, papa han traído, por eso le han dado un saco de papa; entonces mi padre se fue donde el 

alcalde, … ‘necesito una balanza para vender’, no había balanza en Moho, no había balanza; 

pero de todas maneras han encontrado una balanza; después ha solicitado a la policía para que 

haga cola, una libra, dos libras, un kilo; en ese tiempo se hablaba de libras, dos libras, dos libras 

no más le daba, así cebada, así otros productos vendía, era para vender, y felicitaba el Alcalde 

a mi padre y al señor Amelio Fuentes, porque la gente necesitaban, estaba de hambre tres años, 

estaban comenzando a escarbar hierbas para alimentarse, volvían en harina, también es 

alimento, así fue. 

Julia Judith: ¿Tío, esa hierva crece por esta zona (Lloquesani)? 

Eduardo Samuel: Hay, qimillo se llama, fino es su tallo, hasta los chanchos consumen, eso 

buscan, es dulce; entonces lavaban un montón, secaban y después en piq’aña [batan] molían, 

con eso se hacían mazamorra. Ahora nosotros nos salvamos, mi papá cuando ya está por 

escasear los alimentos, iba con dos burritos a Taraco, ha traído quinua amarilla, quinua blanca 

también había traído; a mi papá siempre le gustaba alimentarnos a nosotros, sus hijos, en cada 

exaltación [fiesta del señor de exaltación] mataba un toro o una vaca para alimentarnos, se hace 

ch’arki [carne liofilizada], en Santa Cruz [fiesta de la cruces] también mi papá mataba para 

hacer ch’arki, siempre buscaba alimento mi papá, no nos ha hecho sufrir de alimentación, mi 

padre buscaba de donde sea; entonces, esa quinua nos salvó, porque mi mamá había guardado 

patas de res en un hueco, seco había guardado como leña en t’uxup’iya [hueco en la pared]; 

entonces eso nos ha salvado, mi mamá remojaba un par, cuando está bien remojadito había 

sabido pelarse; eso nosotros comíamos con mazamorra de quinua, con mazamorra de quinua 

negro. Teníamos chancho, nosotros no más teníamos chancho, yo pasteaba chancho cantando, 

porque estaba alimentadito; aquí en esas pampas pasteaba cantando, era khuchiawati [pastor de 

chanchos] todavía pues, [risas] así fue. 

Julia Judith: ¿Tío, guardaban chuño como reserva para los meses de escasez? 

Eduardo Samuel: Guardaban chuño negro, para ese tiempo mi mamá ya había visto más antes 

cuando era niña de 12 años, ya había visto macha’mara [tiempo de sequía]; entonces por eso 

mi mamá nos decía: ‘hay que guardarse producto seco’. 

Julia Judith: ¿Cómo puedo saber si este año va a ser mach’amara? 

Eduardo Samuel: Las estrellas avisan, no te dije las aves del lago avisan cuando va a ser 

mach’amara, las aves abajito ponen sus nidos, cuando va a haber lluvia al medio sus nidos; 

cuando va a ser lluvioso más alto hacen para no afectar a sus nidos. 



Ciência y filosofia ISSN: 2594-2204 

128 
 

Julia Judith: ¿Cómo avisan las estrellas? ¿Qué señales transmite? 

Eduardo Samuel: Las estrellas, ahora ya no puedo distinguir, mi mamá siempre miraba 

ch’ixi,14 estrellas amontonaditas se llama ch’ixi, qarwanayra [ojo de llama] por acá está [señala 

el cielo], arado también hay, cruz del sur [chacana] también hay; qarwanayra entra acá, se 

atrasa o está muy adelantado, eso es qarwanayra. 

Julia Judith: ¿Qué pasa si se adelanta? 

Eduardo Samuel: Si se adelanta es porque va a ser nayra mara [año adelantado], temprano 

hay que sembrar, si está normal o atrasado qhepa sata [año de sembrío tardío] decimos, hay 

que demorar, eso significa qarwanayra; en la balsita está la llamita, una llamita está en la 

balsita, en chi’xa, como río es en el cielo, como río todo un montón de estrellas igualito que el 

río, ahí está flotando balsa, encima de balsa está la llamita con sus ojos, a distancia claro su ojo, 

por eso le decimos qarwanayra. 

Julia Judith: ¿Y la luna tiene algún significado? 

Eduardo Samuel: La luna casi no, solamente cuando va a llover la luna está amarillo, cuando 

está clarito no va a llover, cuando la luna está opaco amarillento va a llover. Siempre nos guía 

qarwanayra, esas aves del lago también nos guían. 

Julia Judith: Las aves como el jamachhi o costalchu’ko, ¿qué significados tiene en la vida 

diaria? 

Eduardo Samuel: Costalch’uko es layqaphichitanka, es otro. Aves: chhoqa, tikitiki [Gallinula 

Chlorupus], ¿los chejllinkos en castellano? 

Julia Judith: Jilguero 

Eduardo Samuel: Jilguero del lago, es más grandecito que jilguero del seco [tierra]; jilguero 

del lago sabe, en la puntita [de la totora] hace sus nidos, si está arriba va a llover, si esta media 

altura poca lluvia, si está abajo no va a llover. Layqaphichitanka o costach’uku sabe, por 

ejemplo, esta mañana en el pueblo, ch’iq, ch’iq, ch’iq, ch’iq, nos va a llamar por teléfono 

estamos diciendo, avisa; ahora, por ejemplo, mi esposa [Celia] ayer a llegado, estará pues por 

salir, yo calculo que esta por salir, ch’iq, ch’iq, ch’iq, ch’iq; ch’iq, ch’iq, ch’iq, ch’iq; patan 

jalnaqchex, uhu, patan jalnaqchex [estaba correteando encima de techo], ¿quién vendrá, quien 

será? Mi esposa nomas llega; yo estoy mirando mi película favorita, a las 17h 30 empieza; tin, 

tin, tin, tin, tin, tin, yo me tranco de adentro, sino de frente me chaparía [risas], tranco de 

adentro, no ha podido abrir, ha abierto, pero esta la tranca [palo grueso para asegurar la puerta]; 

 
14 Ch’ixi. [ch’éxe]. adj. Gris. Color punteado entre blanco y negro. Pintado como las gallinas. || 2. Abigarrado. 

De varios colores mal combinados, reunidos sin orden o de modo inconexo. Ajacopa, T.; Mamani, V.; Vino, 

Mabel. Paitani arupirwa: Diccionario Bilingüe. 2020, p. 72. 



Ciência y filosofia ISSN: 2594-2204 

129 
 

‘ahorita bajooo’ le dije, ni mi zapato quiere entrar [risas], ella no más había sido, sabe ese 

pajarito. 

Julia Judith: ¿Existen otros pajaritos a las que se les atribuyen significados? 

Eduardo Samuel: ¿Otros pajaritos? Se han desaparecido los pajaritos, están en extinción … 

[silencio] … pukupuku, ese pukupuku despierta a las dos de la mañana, pukú, pukú, pukú; ya no 

existe; ahora otro, lechuza ya no existe, cuando yo bajo a las tres de la mañana a veces del 

pueblo, tukú, tukú; tukuuú, tukuuú; tukútukú, de toda voz; tukú dicen cuando su macho es viejo, 

ya no hay, ya no existe. Ahora está despareciendo águila, está desapareciendo, porque una 

manada de águila sabe estar en estas pampas q’iss, q’iss, q’iss, q’iss, q’iss, “pegando”, 

enseñando a sus crías como defenderse, eso enseñan, no está pegando a su cría, sino enseña a 

defenderse de los enemigos; mi mamá decía: ‘no está pegando, está enseñando a defenderse, 

porque la madre esta pues a sus criitos “pegando”. ‘Mamaaá va a matar, jiwayaniwaaaa’ [lo va 

a matar]; ‘no hijo me dice, está enseñando a defenderse’, las águilas, allqamaris [caracara 

andino], pues. 

Julia Judith: ¿Se le atribuye algún significado al allqamari? 

Eduardo Samuel: No tiene, ¡ah sí, hawasay! Habas es, ahora ya no hay allqamari, en grupos 

sabe haber, ‘hay que sembrar habas, hay allq’amari’, decían, ¡uy, como ha desaparecido ese 

animalito! Poco ppak’athojo hay, águila real, poquito hay, unos tres, cuatro por aquí hay, ese 

viene a chapar su comida, ¡shhiiii!, viene a toda velocidad, y al animal que está al frente le pasa 

un susto, ya no puede volar; por ejemplo el k’ilichu [k’ili k’ili] que está pelando su ratoncito o 

su achaku está pelando, de repente ese águila real viene ¡shhiii!, así tiembla el animalito, así 

tiembla; le lleva con su ratoncito y el k’ilichu [halcón], lleva ese águila real, acá en la pampa 

yo lo he visto, estaba pelando su ratoncito. Ni me he dado de cuenta que suena … ¿Qué cosa 

suena? ¿Está sonando? ¿Qué suena? ¡Shhiiiiii! se levanta al k’ilichu y al ratón, se lleva. Hay 

dos tipos de k’ilichu, uno es chiquito, otro k’ilichu es más grande, ese es más feroz, chapa a las 

palomas, hasta eso está desapareciendo. 

Ese [ppak’athojo] también lleva pollitos, ahora no hay, ese es águila real, no hay, nosotros 

poníamos palos espinosos, cuando la madre [gallina] lo ve qarrr, qarrrr, qarrr dice y los 

pollitos hay mismo se ocultan, se lleva cuando está lejos se lleva [a los pollitos]. 

Julia Judith: El k’ilichu tiene significado 

Eduardo Samuel: [El k’ilichu] no tiene. Tuku [lechuza] si tiene, malagüero es [el] tuku; por 

ejemplo, acá viene, tukú, tukú, tukú, alguien va a morir, lechuza tiene [significado], cuando una 

vez he venido [al campo] hace tres o cuatro años, cuando bajé la compuerta, ¡un tuku se me 

apareció! Entonces, he orado, ‘que no me pase nada’, yo he venido a acomodar a los animales 



Ciência y filosofia ISSN: 2594-2204 

130 
 

de noche, para viajar a La paz, justo en un árbol seco se para el tuku, ¡ay, tuku! Tata Mallqu se 

dice; [Tata Mallqu viajaré a La Paz preságiame buena suerte]15 le dije, ni he tirado piedra, ni 

nada, cerquita se me ha aparecido en la compuerta cuando teníamos que viajar a La Paz; no nos 

ha pasado nada, porque ya los advertí, le he saludado al [Tata Mallqu pídemelo para que nos 

vaya bien en el viaje, iremos para hacer casar a una pareja,]16 le dije. 

Julia Judith: ¿Tata Mallqu es un Dios? 

Eduardo Samuel: Al tuku le digo así, al tuku le digo. 

Julia Judith: ¿El titimisi tendrá significado? 

Eduardo Samuel: No tiene significado, se ha desaparecido también, titimisi, bonito es su 

pelaje, mancha, mancha, mancha, como tigrecillo. En las noches las gallinas duermen afuera, 

acá [patio], “son los canes de la casa”, en la noche viene el titimisi [gato andino] se lleva qarr, 

qarr, ya se lleva. Ahora no hay, ya no existe, una vez he visto caminando en Paltaq’arq’a; 

Paltaq’arqa’ se llama; porque una roca grande encima de otra grande, por eso le llaman 

Paltaq’arq’a, ahí adentro he visto, mi papá había visto, ¡titimisi, titimisi! dice; bonito había 

sido, más grande que el gato, ¡que pelaje! ¡Que linnndo había sido, delgadito! 

Julia Judith: La única vez que vi titimisi fue en la casa de mi bisabuelo, también había 

tarucas 

Eduardo Samuel: Sí, se desapareció, acá taruca [venado] había, acá atrás; tu tía Celia [esposa 

de don Eduardo] ha visto un día, dice que ha bajado por aquí y luego se ha subido al cerro; en 

manada andan, grupo de cinco, de seis andan. 

Julia Judith: ¿Hace poco ha visto? 

Eduardo Samuel: Hace cinco años, hay también pues cazadores, eso lo termina. 

Julia Judith: He escuchado que la carne de taruca es sabrosa. 

Eduardo Samuel: Yo he comido, había entrado acá donde mi vecino, habas era alto, había 

entrado a las habas y no ha podido salir, mi vecino lo había agarrado y lo ha carneado; yo me 

he comprado una pierna, solito he terminado, una parte he hecho ch’arki con sal para que no se 

malogre, dicen que es a la vez medicina, por eso me he comprado una pierna, hembra era, no 

tiene cachito. 

Julia Judith: Para concluir, en cuanto al idioma. ¿Sus hijos hablan el aymara? 

Eduardo Samuel Hablan todos, pero mi hija mayor se había olvidado, pero obligan para 

trabajar, tiene que asistir a las clases de aymara. 

 
15 Tata Mallqu sarxaw La Paz toq’eru, suma suertequiw uñsurapitanta. [versión orinal de la entrevista] 
16 Tata Mallqu; Tata Mallqu Diosat mayninta, suma viajetaquiw mayninta, casaräsiriw saraphxa, aymarata. 

[versión orinal de la entrevista] 



Ciência y filosofia ISSN: 2594-2204 

131 
 

Julia Judith: Muchísimas gracias por colaborar. 

Fin. 

 

A modo de cierre, esta entrevista contribuye a comprender las estrategias de resistencia cultural 

y revitalización lingüística del pueblo aymara frente a los embates de la globalización 

homogeneizadora. Por otra parte, articula los saberes indígenas, explora los vínculos entre 

lenguaje, identidad y memoria; posicionándola como un aporte fundamental para la 

revalorización de las lenguas y culturas originarias, fomentando la producción de 

conocimientos comprometido con la justicia epistémica y la defensa de la diversidad. Al mismo 

tiempo el Suma Qamaña es mucho más que un eslogan, es la expresión de la identidad colectiva 

aymara. Por tanto, esta entrevista enriquecerá a la teoría sobre la construcción de la identidad 

indígena, fortaleciendo el diálogo de saberes; ya que, el Suma Qamaña es un saber identitario 

que sugiere a la academia a conversar respetuosamente con los saberes indígenas y no 

simplemente caer en el extractivismo de los conocimientos ancestrales. 

 

Referencias 

Bertonio, L. (2011). Transcripción del Vocabulario de la Lengua Aymara. P. Luduvico 

Bertonio (Instituto de las Lenguas y Literaturas Andinas-Amazónicas, Trans.). ILLA-

A. (Obra original publicado en 1609). 

Laime, T.; Lucero, V.; Arteaga, M. (2020). Paytani Arupirwa Diccionario bilingüe. Aymara – 

Castellano / Castellano – Aymara. Plural Editores. 

 


